
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  
 
                                                                                                                  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                          
 
 

                                             
 
 
 
 
 

 
 



ÉTICA PARA ADOLECENTES POSMODERNOS  
 

Héctor Zagal Arreguín 
José Galindo Montelongo  
 
D. R. PUBLICACIONES CRUZ O.S.A. 1997  
EG DA EDICIÓN 2006  
TERCERA EDICiÓN 2007  
 
ISB : 968-20-0263-2  

Las características editoriales, inclusive la portada, son propiedad intelectual de 
Publicaciones Cruz O.S.A. La reproducción total o parcial de esta obra está prohibida 
por la ley. Queda advertida la persona o personas que la reproduzcan por cualquier 
medio y para cualquier fin, incluyendo las fotocopias Xerox o de cualquier otra máquina, 
que están incurriendo en un delito que se puede pagar con la cárcel.  

PUBLICACIONES CRUZ O.S.A.  

Patriotismo 875-D Colonia Mixcoac. Delegación Beruto Juárez. México D.F. c.P. 03910.  

Teléfonos 55 63 75 44 Y 56 80 61 22.  

\\,vw.libros.com.mx 

infol i bros@libros.com.mx  

Impreso en México. Printed in Mexico.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

mailto:bros@libros.com.mx


INDICE 

 

Prólogo para el alumno         11  

Prólogo para el profesor         15  

PRIMERA PARTE  

Capítulo primero: El hecho de la moralidad      21  

1.1. El hecho de la libertad         21  

1.2 El hecho de la ruptura         23  

1.3 La búsqueda de la felicidad        23  

Capítulo segundo: Ética, psiquiatría, literatura, religión   25  

2.1 El enfoque religioso         25  

2.2 El enfoque literario         27  

2.3 El enfoque filosófico: la ética        28  

2.4 El enfoque psiquiátrico         31  

Capítulo tercero: Filosofía y ética       33  

3.1 La ética como saber filosófico        33  

3.2 La ética como teoría         35  

3.3 La ética como destreza         35  

3.4 Diferencia entre destreza técnica y destreza ética     36  

3.5 Dificultades de la ética         36  

Capítulo cuarto: El fundamento de la ética: la naturaleza    39  

4.1 Naturaleza y finalidad         39  

4.2 La finalidad como norma de comportamiento     40  

4.3 Naturaleza y bien         43  

4.4 Naturaleza y libertad         44  



Capítulo quinto: La ética como teoría y arte de ser feliz    45  

5.1 La perfección del ser humano        45  

5.2 Perfección y felicidad         46  

5.3 La felicidad como fin último        46  

5.4 La felicidad como bien supremo       47  

5.5 Los bienes útiles         49  

5.6 Bienes placenteros         49  

Capítulo sexto: Naturaleza y libertad: el camino hacia la felicidad   51  

6.1 Las pasiones          51  

6.2 Los hábitos como autodominio        54  

6.3 Virtud y autoposesión         56  

6.4 Los múltiples caminos de la virtud      57  

6.5 La conquista del propio yo        57  

Capítulo séptimo: La aventura de la libertad      59  

7.1 El hecho de la libertad         59  

7.2 La razón de la libertad         60  

7.3 Liberarse y proyectarse         61  

7.4 Independencia y compromiso        62  

7.5 El crecimiento de la libertad       63  

7.6 Libertad de ejercicio y libertad de objeto      64  

7.7 Los planos de la libertad        64  

Capítulo octavo: Aprender a valorar: el conocimiento ético    67  

8.1 La naturaleza como norma de conducta      67  

8.2 Tradición y comunidad         68  

8.3 La destreza del juicio ético: la prudencia      69  



Capítulo noveno: Ética y comunidad: las condiciones de la felicidad   73  

9.1 Fin último objetivo y [m último subjetivo      73  

9.2 Un mínimo de bienestar corporal       74  

9.3 Amistad y familia         75  

Capítulo décimo: Política y ética        81  

10.1 La política como una gran ética       81  

SEGUNDA PARTE  

Introducción         87  

Capítulo primero: El relativismo moral: Sócrates y los sofistas  89  

1.1 El contexto histórico: educación para la democracia     89  

1.2 El poder de la razón         89  

1.3 Calicles           90  

l.4 Gorgias de Leontino         91  

1.5 Protágoras de Abdera         91  

1.6 Sócrates           91  

Capítulo segundo: El arte del placer: Epicuro      95  

2.1 El nuevo mundo helenístico       95  

2.2 Epicuro: vida y obra         95 

2.3 El materialismo atomista       96  

2.4 Libertad y materialismo         96  

2.5 Placer y felicidad         97  

Capítulo tercero: Las pasiones y la felicidad: el estoicismo    101  

3.1 Zenón de Citio: el fundador        101  

3.2 El panteísmo estoico         101  

3.3 El hombre y el destino         102  



Capítulo cuarto: Cristianismo y felicidad: Tomás de Aquino 

4.1 Un catedrático europeo         105  

4.2 Los actos humanos y la insuficiencia de todos los bienes particulares   105  

4.3 Dios y la felicidad      |   107  

4.4 Armonía entre ley eterna y ley natural       107  

4.5 Libertad y providencia         108  

Capítulo quinto: El deber por el deber: Kant      111  

5.1 Vida y obras de un regiomontano       111  

5.2 Antecedentes teóricos: la Crítica de la razón pura     111  

5.3 Metafísica y ética         112  

5.4 La experiencia del deber        113  

5.5 El imperativo categórico        114  

5.6 El formalismo kantiano        115  

5.7 Dios y el alma          116  

Capítulo sexto: El utilitarismo y la felicidad: Bentham     117  

6.1 Utilitarismo y pragmatismo        117  

6.2 Jeremy Bentham         117  

6.3 El placer como punto de partida       118  

6.4 El placer como criterio de moralidad       118  

6.5 El principio de utilidad o principio de máxima felicidad    119  

6.6 La aritmética del placer         120  

Capítulo séptimo: Libertad y compromiso: Kierkegaard    123  

7.1 El padre del existencialismo         123  

7.2 Kierkegaard contra el idealismo: la filosofia de la existencia     124  

7.3 La existencia como posibilidad y el concepto de la angustia     125  



1.1 Un impuesto camuflado         157  

1.2 Corrupción: vender 10 ajeno        158  

1.3 La otra cara de la moneda        159  

1.4 Las causas y remedios de la corrupción      161  

Capítulo segundo: Bulimia y anorexia: la dictadura de la imagen   169  

2.1 Abajo los gordos         169  

2.2 Los síntomas          170  

2.3 Los remedios          172  

2.4 La manipulación de los medios de comunicación     172  

2.5 Un proyecto de vida propio        173  

Capítulo tercero: Los problemas éticos de las drogas     177  

3.1 Paraísos artificiales (y pasajeros)       177  

3.2 Hechos           178  

3.3 El problema ético         178  

3.4 Una objeción: las drogas socialmente aceptadas     179  

3.5 Las causas de la drogadicción        180  

3.6 Consecuencias          181  

Capítulo cuarto: Ética de la veracidad      183  

4.1 Las brujas de Salem         183  

4.2 Engaño y mentira         183  

4.3 Mentir es una forma de agresión       184  

4.4 ¿Puede traer beneficios mentir?        185  

4.5 El argumento del mal menor        187  

 

 



Capítulo quinto: La ecología y el respeto a la naturaleza    189  

5.1 Hechos: el desastre ecológico        189  

5.2 Las posturas teóricas         190  

5.3 ¿Los derechos de los animales?        191  

5.4 Los límites de la tecnología        192  

5.5 Los límites de la propiedad privada       193  

Capítulo sexto: Los derechos humanos       195  

6.1 El cadenero del antro         195  

6.2 ¿Qué son los derechos humanos?       196  

6.3 Los derechos humanos: ¿sólo para practicarse de lejos?    198  

6.4 La clasificación de los Derechos       200  

Capítulo séptimo: Sexo y violencia en la televisión     203  

7.4 El concepto de la angustia        126  

7.5 La desesperación y las etapas en el camino de la vida     127  

Capítulo octavo: Revolución y liberación: Marx     131  

8.1 Vida y obra          131  

8.2 El hombre como praxis         131  

8.3 Las enajenaciones         132  

804 Infraestructura y superestructura       132  

8.5 Las alienaciones y la liberación del hombre      133  

8.6 La liberación del hombre a través de la revolución    134  

8.7 El problema de la libertad        135  

Capítulo noveno: Más allá del bien y del mal: ietzsche     137  

9.1 Consideraciones preliminares        137  

9.2 Impulsos dionisíacos y apolíneos       137  



9.3 La inversión de todos los valores       139  

9.4 El hombre y la ética nitzscheana       139  

9.5 Nihilismo y voluntad de poder        141  

Capítulo décimo: La jerarquía de valores y la persona: Scheler   143  

10.1 Vida y obra          143  

10.2 Scheler vs Kant         143  

10.3 La experiencia de los valores        144  

1004 Objetividad de los valores        145  

10.5 La jerarquía de los valores        145  

10.6 Personalismo ético         146  

10.7 La teoría de los valores y el peligro del relativismo     146  

Capítulo décimo primero: Rebelión y represión: La escuela de Francfort  149  

11.1 Características generales y representantes      149  

11.2 El nazismo y las ideologías        149  

11.3 El hombre alienado         150  

1 l.4 Eros y liberación         150  

11.5 La necesidad de utopías        150  

11.6 La razón crítica         151  

TERCERA PARTE  

Introducción          155  

Capítulo primero: Corrupción: El cáncer de México     157  

1.1 Un impuesto camuflado         157  

1.2 Corrupción: vender 10 ajeno        158  

1.3 La otra cara de la moneda        159  

1.4 Las causas y remedios de la corrupción      161  



Capítulo segundo: Bulimia y anorexia: la dictadura de la imagen   169  

2.1 Abajo los gordos         169  

2.2 Los síntomas          170  

2.3 Los remedios          172  

2.4 La manipulación de los medios de comunicación     172  

2.5 Un proyecto de vida propio        173  

Capítulo tercero: Los problemas éticos de las drogas     177  

3.1 Paraísos artificiales (y pasajeros)       177  

3.2 Hechos           178  

3.3 El problema ético        178  

3.4 Una objeción: las drogas socialmente aceptadas     179  

3.5 Las causas de la drogadicción        180  

3.6 Consecuencias          181  

Capítulo cuarto: Ética de la veracidad      183  

4.1 Las brujas de Salem         183  

4.2 Engaño y mentira         183  

4.3 Mentir es una forma de agresión       184  

4.4 ¿Puede traer beneficios mentir?        185  

4.5 El argumento del mal menor        187  

Capítulo quinto: La ecología y el respeto a la naturaleza    189  

5.1 Hechos: el desastre ecológico        189  

5.2 Las posturas teóricas         190  

5.3 ¿Los derechos de los animales?        191  

5.4 Los límites de la tecnología         192  

5.5 Los límites de la propiedad privada       193  



Capítulo sexto: Los derechos humanos       195  

6.1 El cadenero del antro         195  

6.2 ¿Qué son los derechos humanos?       196  

6.3 Los derechos humanos: ¿sólo para practicarse de lejos?    198  

6.4 La clasificación de los Derechos       200  

Capítulo séptimo: Sexo y violencia en la televisión    203  

7.1 Hechos: violencia infantil en Inglaterra       203  

7.2 Hechos: deterioro de la programación en México    203  

7.3 Ambiente educativo sin intención educativa      204  

7.4 Los condimentos fuertes: sexo y violencia      204  

7.5 El sexo y la publicidad         205  

7.6 ¿Podría ser la televisión un agente de cultura y humanismo?    205  

7.7 Un problema ético         205  

7.8 Una propuesta          206  

Capítulo octavo: Intimidad y medios de comunicación    209  

8.1 Vida y milagros de los príncipes del Hola      209  

8.2. El problema ético        210  

8.3 La dignidad de la persona y el derecho a la intimidad     211  

8.4 La intimidad de las figuras públicas       212  

8.5 La intimidad como mercancía       214  

EPÍLOGO           217 

 

 

 

 



PRÓLOGO PARA EL ALUMNO 

Hace siete años, mientras escribíamos la primera edición de este libro durante unas 
vacaciones basta bastante ajetreadas, encendimos la radio para distraemos un momento. Entre 
canción y canción, el locutor comentaba algunos chismes de la farándula. Nos sorprendió 
enteramos de que la cantante Madonna había declarado ante la prensa su deseo de que su hija no 
viera tanta televisión. Francamente, la vida de Madonna y de Luis Miguel y de tantos otros nos 
tiene sin cuidado, pero no dejó de llamamos la atención que la cantante que ha sido símbolo del 
"todo se vale", la cantante que presumía estar "más allá del bien y del mal", reconociera 
públicamente que quizás algunas cosas son mejores que otras, y que tal vez valga la pena actuar 
de cierta manera y no de otra.  

Siete años más tarde, Madonna no sólo pone algunos límites a su hija, ¡acaba de escribir 
un libro infantil! No pensamos comprar ese libro —nuestro interés por esta anécdota no llega tan 
lejos— pero volvemos a confirmar que, incluso los defensores de una supuesta amoralidad, llegan 
a considerar que una persona puede y debe elegir lo mejor. El problema es ¿cómo juzgar que 
actuar de tal modo es mejor que hacerlo de tal otro? ¿Con base en qué criterios un 
comportamiento puede ser más adecuado que otro para una persona?  

La ética es el saber que busca responder estas preguntas. Y aunque nunca hayas llevado 
antes un curso de esta materia, podemos asegurarte que la ética ha estado presente en tu vida 
prácticamente desde que naciste. Muy al comienzo de nuestra vida comenzamos a preguntamos 
por lo que debemos y lo que no debemos hacer. Desde lo que nos enseñaron nuestros padres —
"Debes ser compartido y prestarle tus juguetes a tu primo", "No debes pegarle a tu hermanita", 
"Tienes que aprender a no desperdiciar la comida"— hasta las reflexiones sobre si debo o no dar 
esa "pequeña gratificación" para obtener la licencia de manejo. Si debo salir con determinado 
muchacho o muchacha, si debo probar cierta sustancia para sentirme aceptado en un grupo de 
amigos.  

La vida de las personas está llena, más aún, está constituida por dilemas éticos. 
Desafortunadamente, no a todas las cosas importantes en este mundo se les presta la atención que 
merecen. Pocos asuntos hay tan importantes como la cuestión ética, y pocos asuntos hay tan 
superficialmente tratados. Para comenzar, "ética" suele confundirse con "religión", con olores 
rancios de sacristía y de beatería; para otros, "ética" evoca los arranques sentimentaloides de 
Navidad y 10 de mayo; para otros, "ética" es algo así como un relleno que la dirección de la 
escuela pone en la preparatoria para mantenemos más tiempo en clase. La ética se convierte así en 
una palabra fastidiosa que hay que tragarse en la escuela, en la familia y en el trabajo.  

Nuestro libro no pretende enamorarte de la ética. Ese es un asunto tuyo. Sí pretende, en 
cambio, hacerte pensar. Algunos autores de libros de ética tratan a los alumnos como retrasados 
mentales, incapaces de pensar. Esos libros convierten la ética en un aprendizaje de definiciones, 
en un libro lleno de dibujitos y cuadros sinópticos, como si el adolescente fuera un débil mental, 
incapaz de leer más de una página seguida. Nosotros, en cambio, procuramos tirar para arriba. En 
ocasiones habrá párrafos que tendrás que estudiar a fondo, y en algún caso tendrás que leer más de 
dos veces el texto. Es bueno que lo sepas de una vez: un libro de ética no es la sección deportiva 
ni el suplemento de sociales. Leer filosofía no es tan fácil como ver Los Simpson. Somos malos 
vendedores de libros: si no estás dispuesto a esforzarte un poco, es mejor que cierres este ejemplar 
y te cambies a una prepa donde lleven otro texto.  

 



Pero tampoco te desanimes. Así como sabemos que no eres retrasado mental, estamos 
seguros de que no eres Aristóteles y de que, seguramente, nunca serás filósofo. Partimos del hecho 
de que únicamente has estudiado lógica (yeso hace algunos meses), y que hay multitud de 
palabras, ideas, razonamientos y nombres que para ti resultarán exóticos y estrambóticos 
(intuición eidética, conocimiento por sindéresis). No tienes que preocuparte. Nosotros también 
estudiamos preparatoria y bien sabemos lo difícil que es estudiar filosofía al mismo tiempo que 
aprender geometría analítica, memorizar etimologías grecolatinas, saber anatomía, seguir la 
trayectoria de los Pumas, estar al día en la música, jugar en la selección de fútbol, bailar en los 
"antros" y tener un grupo de amigos. Procuraremos que este libro no te impida ir a bailar, ser el 
portero de tu equipo... y aprenderte todo el sistema óseo.  

Un par de consejos para que le saques jugo a este libro. Primero, toma apuntes personales. No te 
hagas ilusiones, ningún libro suplirá tus maravillosos cuadernos. Tampoco pienses, ingenuamente, 
que fotocopiar los apuntes de la niña más aplicada del salón será suficiente. Tomar apuntes en 
clase es la primera y la mejor manera de estudiar. El libro de texto es un apoyo que da estructura y 
sistema al pensamiento, pero nunca desplaza a los apuntes. Segundo, pregunta al profesor. No se 
trata de que seas el típico "contreras" del salón ("no sé de qué están hablando, pero me opongo"), 
pero tampoco puedes ser un bulto. En el profesor encontrarás el punto de apoyo para aprender. Él 
puede resolver tus inquietudes o, en ocasiones, aumentarlas. Al fin y al cabo, la filosofía es una 
disciplina abierta, en la que siempre hay enfoques nuevos, diversos puntos de vista. El profesor 
jamás será sustituido por un buen libro, ni por un excelente video, ni por unos magníficos apuntes.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



PRÓLOGO PARA EL PROFESOR 

Que el autor de un libro dé consejos al profesor es siempre pretencioso. Es como "vender 
miel al colmenero". Pero estas líneas no tienen grandes pretensiones. Nosotros siempre hemos 
desconfiado de las panaceas didácticas. Plantarse frente a un grupo de cincuenta adolescentes, más 
interesados por lo que van a hacer el fin de semana que por el concepto de la angustia en la 
filosofía de Kierkegaard, es toda una aventura. Es, en nuestra opinión, la prueba máxima para 
obtener el doctorado honoris causa en didáctica.  

Este libro procede de nuestra experiencia enseñando en bachillerato. Hay toda una larga 
lista de libros de texto de ética. Al revisarlo, nos percatamos que se cae en dos extremos: o se trata 
al estudiante como un niño bobo, o se le trata como un filósofo consagrado. Nosotros hemos 
buscado un término medio —por aquello de in medio virtus— entre la sencillez y la complejidad. 
En ocasiones hay párrafos complicados, que van seguidos de aclaraciones. Combinamos 
tecnicismos terminológicos con un lenguaje coloquial. Procuramos argumentar y razonar 
abstractamente, para dar a continuación ejemplos pedestres y cotidianos. Es decir, nuestro libro 
pretende mantener al lector en una sana tensión, en un tira y afloja. Requiere concentración, pues 
las ideas van concatenadas, pero la facilita.  

Al final de cada capítulo hemos puesto, a título de sugerencia, algunos cuestionarios y 
apoyos didácticos. Hemos recomendado películas y piezas musicales, pues sabemos que al 
alumno hay que mostrarle la realidad de la ética. Ver con sentido crítico El señor de las moscas (lo 
ideal sería leer la novela) puede servir para discutir la función de la ética en una comunidad; 
escuchar canciones de Maná, para ejemplificar algunas actitudes comunes en los jóvenes; 
escuchar la obertura del Tanhauser de Wagner, para dar un marco sonoro a la vitalidad y vigor de 
la filosofía de Nietzsche.  

La primera parte es eminentemente sistemática. Se intenta presentar una versión racional y 
argumentada de la ética. Su objetivo es superar esa visión estrecha de la ética considerada como 
un código de prohibiciones'. Nos hemos propuesto combatir el "complejo del Pípila"; identificar la 
ética con una losa aplastante, con una disminución de la libertad.  

La segunda parte es histórica. Nos parece que no se puede hacer filosofía sin conocer a los 
grandes maestros del pensamiento. Hemos reducido al mínimo el número de autores estudiados. 
No creemos necesario que el alumno tenga que conocer las tres etapas de la escuela estoica ni 
comprender la ética de Clemente Alejandrino o los planteamientos de Paul Natorp y Hermann 
Cohen. Hemos sido selectivos. En esta parte, la ayuda del profesor es especialmente importante. 
Sólo un experto como el profesor puede mostrar en vivo la coherencia y consistencia de desarrollo 
histórico de la filosofía. Es particularmente necesaria esta ayuda en el caso de la ética kantiana y 
de la Escuela de Francfort.  

La tercer parte aborda algunos problemas de ética aplicada. No se trata, obviamente, de un 
listado exhaustivo. Son muchos más los problemas que pueden estudiarse. Sin embargo, hemos 
elegidos algunos especialmente claros y cuya discusión es vigente en nuestro país. Las ideas sobre 
la violencia en los medios de comunicación —inspiradas en un escrito de K. R. Popper— plantean 
una necesidad apremiante. Los capítulos sobre corrupción, anorexia, derechos humanos y el 
problema ético de la veracidad, son una novedad de esta segunda edición.  

   Un punto clave para que las dinámicas de discusión que sugerimos funcionen, es adaptarlas 
según el grupo, el horario y nuestra propia experiencia de la metodología que da mejores 



resultados. La discusión se enriquece cuando los alumnos llegan con algún antecedente. En todo 
caso, estos capítulos son un apoyo, un punto de arranque para la reflexión y discusión de los 
temas.  

El prólogo para el alumno no es sino un "poner las cartas sobre la mesa". Nos parece que su 
lectura puede llevar al estudiante a tomar conciencia de que los autores hemos escrito el libro 
sabiendo las dificultades con que se topará.  

No es imprescindible que el estudiante domine las dos primeras partes del libro para abordar 
la tercera. Está pensada para que, cuando el maestro lo crea oportuno, se rompa la rutina normal 
de clases y se propicie una sesión más participativa.  

Recomendamos como bibliografía para el profesor, el libro de Ángel González Luño. 
Introducción a la ética, editorial EUNSA, Pamplona. Este libro. Aunque es muy sistemático, 
resulta demasiado complejo para los estudiantes. Para la parte histórica, recomendamos los 
volúmenes respectivos de Historia de la filosofía de F. Copleston, editoriall Ariel-Barcelona.  

En la redacción de este libro hemos tenido en cuenta los programas vigentes oficiales  de 
diversas instituciones y dependencias. 

Queremos expresar nuestro agradecimiento a los profesores Rocio Mier y Terán y Carlos 
Llano. Reconocerán en estas páginas más de unas de sus ideas. Finalmente, no queremos dejar de 
mencionar  alumnos de la Universidad Panamericana,”. Universidad La Salle, Universidad de 
Yucatán, Liceo de Monterrey y la Universidad Politécnica de Aguascalientes  quienes nos dieron 
valiosas opiniones y fungieron como “Conejillos de indias“. Nuestro agradecimiento, también a 
Sergio Romo y a Guillermo Núñez. 

 Por cierto los autores agradeceremos cualquier comentario sobre este libro: 
hzagal@Yahoo.com  

 

 

 

 

 

 

 

 

mailto:hzagal@Yahoo.com


 

 

 

 

 

 

 

PRIMERA PARTE 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



Capítulo 1 

El hecho de la moralidad 

Desde muy pequeños hablamos un lenguaje moral: aprendemos a mentir echándole la culpa 
al hermano más pequeño, nos dolemos ante las injusticias de un profesor, aplaudimos al héroe de 
una caricatura y no despreciamos al malo de la película. Un niño de 3 o 4 años ya "sabe" que hay 
cosas buenas y que hay cosas malas; ya sabe que es responsable y por ello pide premios y evita 
castigos. Todos tenemos continuamente la experiencia de nuestra libertad, y por tanto, la 
experiencia de que, de alguna manera, respondemos por nuestros actos.  

Hemos experimentado también la duda sobre si uno de nuestros actos es bueno o malo. 
Sabemos lo que es un dilema: ¿debo hacer esto, o más bien aquello? Un animal nunca se pregunta 
si debe hacer tal ó cual cosa, simplemente la ejecuta. En cambio, nosotros dudamos, analizamos, 
imaginamos consecuencias. ¿Debo invitar a salir a esa amiga? ¿Puedo contar al salón lo que le 
paso a mi compañero?  

Toda la vida social descansa en el hecho de que una parte importante de nuestras acciones 
depende de la propia libertad. Por eso, hay jueces que encarcelan a los delincuentes, medallas para 
condecorar a las personas de altos méritos, aumentos de sueldo para los responsables, 
felicitaciones para los laboriosos, castigos para los reprobados.  

1.1. El hecho de la libertad  

Dejemos por ahora de lado el origen de la moralidad. Lo que salta a la vista es que 
preguntamos por lo bueno y lo malo —y experimentar lo bueno y lo malo— es un hecho 
cotidiano, incontrovertible. Las series de televisión, las novelas, los periódicos, giran en tomo a 
acciones que son calificadas, tarde o temprano, como buenas o malas.  

Esta experiencia de la libertad comienza desde muy temprano. Los niños se portan bien para 
recibir regalos en Navidad, para tener contentos a sus padres, o sencillamente para no ser 
castigados. Saben que comer el plato de verduras, prestar sus juguetes a su hermano, o jalarle las 
trenzas a sus compañeras, son actos que dependen de ellos. Esta experiencia de la libertad se 
acentúa en la adolescencia. Un joven de 15 ó 16 años tiene ante sí todo un abanico de 
posibilidades éticas. Debe tomar grandes decisiones: él decidirá si se embriaga o no, si termina 
una carrera, o si tiene relaciones sexuales, si se comporta lealmente con sus padres y amigos o si 
es un "desgraciado". Pero lo importante no es decidir por decidir, lo verdaderamente importante es 
tomar las decisiones correctas, es saber decidir racionalmente, y no arrastrado por los sentimientos 
o el egoísmo.  

Tienes en tus manos tu propia existencia: experimentas la libertad hasta el punto de que 
libertad, autenticidad, realización, grandes ideales, son palabras que una y otra vez se escuchan y 
se discuten entre los amigos, acompañados quizá por unos cigarros y unas cervezas.  

La historia de la humanidad está llena de actos éticos. Los campos de concentración 
organizados por nazis, los millones de negros esclavizados por los portugueses, la discriminación 
racial contra los chicanos, la marginación de la mujer en la vida pública, los asesinatos 
multitudinarios de Stalin, el encarecimiento artificial de los alimentos básicos en Latinoamérica, la 
corrupción de los gobernantes, son fenómenos en los que en algún momento hubo una persona 
que decidió. Por eso, porque son actos que dependen de la libertad de los seres humanos, podemos 



rebelamos ante ellos y exclamar: ¡no puede ser!  

Frente a un terremoto, un huracán, la erupción de un volcán, no buscamos culpables; 
intentamos, eso sí, conocer mejor esos fenómenos físicos para preverlos y dominarlos. Si acaso, 
juzgamos la negligencia del gobernante o del científico, que pudiendo prever una catástrofe, no lo 
hizo. No somos como aquel rey persa, Jerjes, quien al ver que su flota de barcos se hundió en una 
tormenta, mandó que le dieran al mar 300 azotes y le pusieran un par de grilletes. A ninguna 
persona en su sano juicio se le ocurre dar de latigazos al mar. En cambio, sí se castiga o premia a 
los humanos porque ejercen su libertad.  

Todos hemos experimentado el "sentimiento de culpa". Cuántas veces cometemos acciones 
que son imprudentes: ir al cine en vísperas de un examen importante, gastar más dinero del que 
tenemos, mentir para justificar un retraso, manejar demasiado rápido. De igual manera, todos 
hemos sentido la satisfacción de hacer el bien: ayudar a un amigo a salir de un problema, hacer 
compañía a un enfermo, platicar un momento con una de esas personas solitarias.  

1.2 El hecho de la ruptura  

Asimismo, es evidente que padecemos una ruptura, una discontinuidad entre el placer y el 
deber: sabemos que debemos preparar un examen, pero nos cuesta trabajo. Es más placentero 
jugar Playstation 2 que aplicarse a la tarea de matemáticas. Es más cómodo quedarse todo el 
domingo en pijama, que vestirse para ir a votar. Es más fácil quedarse platicando en la cafetería 
que entrar a cálculo o anatomía. Parece que el camino del placer y el de la ética se bifurcan; 
parece, al menos, que no siempre coinciden. Aquí se resuelve gran parte del drama de nuestra 
vida. Lo queramos o no, continuamente nos enfrentaremos con estas opciones.  

La utilidad y el deber tampoco van siempre de la mano. Con frecuencia lo que debemos 
hacer no es siempre lo más útil. Para una madre, cuidar a su hijo pequeño con fiebre es mucho 
menos útil que ir a trabajar. Para un médico es mucho más útil operar el apéndice de un enfermo 
adinerado, que atender el infarto de un paciente pobre. Para la sociedad es mucho más útil destinar 
todos sus recursos a actividades productivas, que a mantener asilos de ancianos.  

1.3 La búsqueda de la felicidad  

En todo caso, la vida humana es una continua búsqueda de la felicidad, a través de los actos 
libres. La vida sexual, intelectual, profesional, tienen como trasfondo, siempre, la búsqueda de la 
felicidad. Nada nos ocupa más que esto, nada parece más importante, y nada depende tanto de 
nosotros como su consecución. El ser humano intenta forjar, libremente, su felicidad. Como 
escribió lean Paul Sartre —aunque en tono pesimista—, el ser humano está condenado a ser libre. 
Parafraseando al filósofo francés, estamos condenados a buscar la felicidad. (Cuando una persona 
piensa en suicidarse lo hace para terminar con sus penas, intentado evadir la infelicidad. Pero esto 
es un caso límite; la mayoría de los suicidas padecen algún tipo de enfermedad).  

Estos actos que nos comprometen, que involucran nuestra libertad, son denominados 
generalmente actos humanos, por contraposición a los actos del hombre que no son libres. Un 
ejemplo de acto humano es casarse. Decidirse por el matrimonio es un acto libre, que me 
compromete. Son actos del hombre, en cambio, los movimientos del intestino o la respiración. A 
nuestros compañeros de clase "les suena la panza" sin que ellos puedan evitarlo; no deciden 
producir sonidos, está por encima de su capacidad de decisión.  



La ética estudia los actos humanos, estudia a la persona como ser libre, como constructor de 
su propio destino.  

 

Ejercicios  

1.- Ve la película El señor de las moscas (o si quieres, lee la novela de Golding que dio 
origen a la película del mismo nombre). ¿Te parece que los humanos podemos vivir sin un 
mínimo de normas éticas? ¿Por qué?  

2. - Una persona conduce un auto pequeño por una carretera de doble sentido. De pronto 
se encuentra con una vaca en su carril, pero justo cuando va a esquivarla pasándose al otro 
carril, se atraviesa un niño pequeño ¿Cómo reaccionaría la mayoría de los conductores? 
¿Atropellaría al niño? ¿Se estrellarían contra la vaca, sabiendo que puede matarse en el choque? 
La reacción del conductor, ¿es un acto humano libre o un acto reflejo del hombre?  

3.- Ve un capítulo cualquiera de Los Simpsons. ¿Por qué la personalidad de Homero 
resulta tan gris? ¿Por qué es un personaje ridículo y sin autoridad ante sus hijos? ¿Crees que 
Homero Simpson es consciente de que tiene su propia existencia en sus manos? ¿Te parece que la 
vida de Homero está compuesta de actos humanos o actos del hombre?  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Capítulo 2 

Ética, psiquiatría, literatura, religión 

El hecho moral ha sido entendido desde diversos puntos de vista. Como todo 
acontecimiento humano, el hecho moral puede ser enfocado desde diversos ángulos. Ninguno es 
necesariamente opuesto al otro, aunque cada una de las maneras de acercarse a lo moral tiene sus 
limitaciones. Los enfoques más importantes de lo moral son: el religioso, el literario, el filosófico 
y el psiquiátrico. Todos participamos de ellos en mayor o menor medida.  

2. 1 El enfoque religioso  

En nuestro país es frecuente que cuando un pequeño no se porta bien, se le diga: "Si no 
recoges tu cuarto, no te va a traer nada el Niño Dios". Para los musulmanes, tener varias esposas 
(poligamia) es correcto porque el Corán lo permite. Para algunos cristianos, hacer honores a la 
bandera o practicar transfusiones de sangre es malo porque así lo dicen sus pastores. Entre los 
aztecas, el sacrificio humano era bueno porque así lo quería Huitzilopochtli. Moralidad y religión 
suelen ir de la mano, pues toda religión implica un modo de vida. Religión viene del latín religare, 
volver a unir; la persona religiosa adora a Dios y acomoda su propio comportamiento a la 
voluntad divina. Por tanto, se pregunta si lo que hace está de acuerdo a los deseos de Dios. De ahí 
que la religión haya sido históricamente la principal pauta de comportamiento.  

Ahora bien, hay dos tipos de religión. La natural y la revelada. La religión natural es la 
relación que el ser humano establece con Dios por sus solas fuerzas y capacidades naturales. La 
religión revelada es la relación que Dios establece con el ser humano. En esta relación Dios toma 
la iniciativa y comunica verdades eternas, y preceptos morales y rituales. La religión revelada es 
sobrenatural. Esto significa que no basta la pura inteligencia sino que hace falta la fe sobrenatural 
—la gracia de Dios— para tener acceso a ella. Por eso, nunca se debes imponer la religión 
revelada a una persona contra su voluntad.  

Evidentemente, ni la religión revelada ni la natural se oponen a la razón. La religión natural 
se alcanza y sustenta exclusivamente a través de las fuerzas de la razón humana. La religión 
sobrenatural requiere de la gracias de Dios y eleva la razón humana hasta verdades que por sí sola 
no podría alcanzar. La religión sobrenatural no anula la inteligencia, la presupone.  

Normalmente las religiones no son sólo una serie de ritos (quemar incienso, ofrecer flores, 
inclinarse y orar mirando hacia La Meca). Son también un conjunto de preceptos morales y una 
visión del mundo. Los judíos no deben comer cerdo, los testigos de Jehová no deben transfundirse 
sangre, los musulmanes deben ayunar varias veces al año, los hindúes no comen carne de res. 
Además, la mayoría de las religiones se pronuncian sobre los grandes problemas de la existencia 
humana, en especial sobre la felicidad. Las religiones pretenden ser caminos hacia la felicidad y, 
por tanto, sus preceptos morales son medios para alcanzarla. Tales preceptos no son meras normas 
costumbristas o rituales mecánicos.  

Lamentablemente, la ignorancia lleva a algunas personas a concebir la religión como una 
especie de magia. Ni el Corán ni la Biblia son los libros de conjuros de Harry Potter.  

 

 



Los preceptos morales de una religión son aceptados por los fieles por diversos actos de fe. 
Son creencias que no están "científicamente" demostradas. La fe está más basada en la confianza 
que en la experimentación. Esto no quiere decir que los preceptos morales religiosos sean 
aceptados irracionalmente, como consecuencia de una demostración científica o filosófica. Creer 
no es de suyo un acto irracional. El acto de creer religiosamente es específicamente distinto del 
acto de filosofar, aunque no son opuestos. Como ya se dijo, el filósofo sustenta sus tesis 
exclusivamente en demostraciones y evidencias racionales, no en la fe.  

Precisamente porque la fe y la razón no son opuestas, tarde o temprano, todo fiel de una 
religión termina por preguntarse acerca del fundamento racional, lógico, argumentativo, de las 
normas morales que le dictan sus creencias.  

La finalidad primordial del artista es crear belleza, y para ello recurre lo mismo a un paisaje 
natural que a la vida humana. La literatura se interesa en los acontecimientos morales como en un 
tema, porque contemplar la vida humana produce emociones, y el artista busca transmitir 
emociones, sentimientos, estados de ánimo. Flaubert muestra el paulatino derrumbe de la señora 
Bovary, y casi nos hace experimentarlo: habla al sentimiento, a la emoción, pero no argumenta 
racionalmente sobre la moralidad de su comportamiento. Un libro de literatura no es un tratado de 
ética. El artista no pretende sostener racionalmente su punto de vista sobre la moral. Pretende 
expresarlo bellamente. Por eso, la literatura es más una colección de retratos morales que un 
conjunto de preceptos.  

Debemos advertir, sin embargo, que la literatura es provocativa, que tiene un gran influjo en 
la educación y en la aceptación de valores morales. Si a nosotros nos educaran leyendo y viendo 
películas nazis, seguramente despreciaríamos a los noarios. Los jóvenes griegos, por su parte, 
fueron educados en los valores promovidos o presentados por la Iliada y la Odisea: honor, 
fortaleza, valentía, lealtad. Esto no quiere decir que la literatura y el arte sean completamente 
determinantes en nuestra concepción de la moral, pero sí influyen en gran medida. Al fin y al 
cabo, la literatura y el arte son ricos en imágenes, entran por los sentidos y hablan un lenguaje 
menos abstracto que la filosofia.  

2.3 El enfoque filosófico: La Ética.  

Mientras que en la infancia aceptamos pasivamente las normas y las concepciones morales 
de nuestros padres, llega un momento en que, por edad o educación, un planteamiento puramente 
religioso o literario son insuficientes. El ser humano también es racional y nuestra inteligencia nos 
exige penetrar en el hecho moral. Ahora, no es que la madurez intelectual implique hacer a un 
lado la fe y la literatura, lo que queremos decir es que la madurez intelectual exige que todos 
nuestros conocimientos —religiosos, estéticos, sociales— estén mejor sistematizados y 
argumentados. No es lo mismo la fe de un niño que la de un adulto.  

Buscamos entonces lo fundamentos de la moralidad y exigimos razones sobre lo bueno y lo 
malo. ¿Por qué "hacer lo que me nace" no es siempre lo mejor? ¿Por qué no hay excepciones en 
las leyes morales? ¿Por qué hay valores morales que se aceptan en una cultura y se rechazan en 
otra? ¿Por qué los sacrificios humanos fueron aceptados por los pueblos mesoamericanos y 
rechazados por los griegos clásicos? ¿Por qué el derecho romano permitía la tortura de los reos y 
el derecho contemporáneo la prohíbe? ¿Por qué los espartanos mataban a los bebés débiles y ahora 
los protegemos y cuidamos especialmente?  

 



La filosofía es el instrumento racional por excelencia para responder a estas preguntas. 
Filosofar no es adivinar el futuro ni comunicarse con los muertos. La filosofía no es la ciencia 
"con la cual o sin la cual todo sigue igual". Filosofar tampoco es escribir "cosas bonitas", ni cosas 
elevadas e incomprensibles. Filósofo no es sinónimo de distraído y despistado.  

La filosofía es una disciplina con tres características: racionalidad, globalidad y radicalidad.  

a) La filosofía es racional porque argumenta, prueba y demuestra. Mientras que la religión 
se basa en la fe, es decir en la autoridad de Dios, origen de la verdad, y mientras que la literatura 
es transmisión de emoción y belleza, la filosofía pretende explicar exclusivamente con la razón. El 
filósofo no se contenta con describir el adulterio, como el literato, ni con hacer estadísticas sobre 
la infidelidad matrimonial, como el sociólogo, ni con comparar la diferente idea que del 
matrimonio tienen los árabes y los australianos, como el antropólogo social. Tampoco legitima la 
poligamia acudiendo al Corán, ni defiende el derecho a la vida aduciendo el decálogo bíblico (los 
diez mandamientos). El filósofo explora la condición humana con las fuerzas de la razón y 
únicamente a partir de ella fundamenta la ética.  

b) El filósofo es un especialista en conexiones. Mientras los demás saberes particulares 
(física, química, psicología...) estudian un aspecto aislado de la realidad, el filósofo se dedica a 
tender puentes entre estas disciplinas; el filósofo, en cierto sentido, estudia toda la realidad. Tarea 
especial del filósofo es hacer ver que "todo tiene que ver con todo". En ética, el filósofo muestra 
que el tema del homicidio tiene que ver con la libertad, y por tanto con el cuerpo humano 
(¿nuestros genes nos determinan a ser homicidas?), con Dios (¿si no existe Dios, está permitido 
matar?), con la sociedad (¿se debe castigar al homicida con la muerte?).  

El filósofo se dedica a poner escenografías: cada acto moral es puesto en un contexto más 
amplio, en definitiva, el filósofo se propone hacer ver que cada pequeña piedra de un mosaico 
forma parte de un todo integral. El tema de la muerte tiene que ver con la libertad, y la libertad 
con el cuerpo, y el cuerpo con el conocimiento, y el conocimiento con la voluntad. En una cultura 
de especialistas, como la nuestra, el filósofo tiene como misión recobrar la unidad: comunicar los 
diversos saberes entre sí.  

c) Radicalidad viene del latín radex, radicis, que quiere decir raíz. La filosofía es un saber 
radical porque va a la raíz: el filósofo penetra, explora la intimidad de la realidad, porque no se 
contenta con explicaciones superficiales. Es un eterno descontento y no le satisfacen las 
explicaciones típicas. Se parece al niño pequeño que siempre pregunta por qué. El filósofo se 
extraña de lo ordinario tanto como de lo extraordinario. Vemos salir el sol todos los días, pero el 
filósofo se extraña de que suceda diariamente: ¿es la naturaleza cíclica?, ¿está regida por leyes 
necesarias? La mayoría de las personas da por supuesta su libertad, al filósofo se le ocurre 
preguntarse: ¿realmente somos libres? ¿No son tantos nuestros condicionamientos biológicos, 
históricos, sociales, como para anular nuestra libertad? Esta es una pregunta de ética filosófica.  

Para apreciar un cuadro adecuadamente hay que alejarse un poco de él. Las ramas de los 
árboles no nos dejan ver el bosque. La visión de conjunto de un bosque la tiene quien toma 
distancia de él. El filósofo logra una visión global de la realidad siendo radical, es decir, 
acudiendo a los principios primeros, las causas últimas, los enfoques radicales de la realidad. El 
filósofo no es una enciclopedia ambulante que sepa todo de cualquier tema, pero sabe acomodar la 
enciclopedia por orden alfabético e intenta poner en diálogo al médico con el abogado, al físico 
con el teólogo.  



2.4 El enfoque Psiquiátrico 

La psiquiatría estudia la vida mental del ser humano. Es una rama de la medicina, aunque su 
naturaleza es todavía muy discutida entre los mismos psiquiatras. La psiquiatría describe como un 
hecho fundamentalmente empírico (experimental) la vida mental: emociones, sentimientos, rasgos 
de la personalidad, reacciones del ser humano. El objetivo de la psiquiatría no es exclusivamente 
curar enfermedades de la mente (patologías como la esquizofrenia o la depresión): necesita 
conocer muy a fondo la mente humana, su relación con el cuerpo, con las otras personas, para 
mantener el equilibrio psicosomático (la salud de la mente y el cuerpo).  

La psiquiatría no es filosofía por una razón bien sencilla: el psiquiatra me puede devolver la 
salud pero no me va a decir qué hacer con ella. El psiquiatra sabe que para conservar la salud 
mental hace falta que la vida tenga un sentido, pero no le corresponde indagar cuál es el sentido de 
la vida —ese es un asunto filosófico.  

Actualmente, múltiples corrientes psiquiátricas se han acercado a la filosofía. La frontera 
entre algunos planteamientos psiquiátricos y otros filosóficos se difumina. Se explica así que 
algunos como Karl Jaspers (filósofo existencialista y médico psiquiatra), Víctor Frank (fundador 
de la logoterapia) y Erich Fromm (autor de El arte de amar) se estudien tanto en las escuelas de 
filosofía como en las de psiquiatría.  

Ejercicios  

1.- Se divide al grupo en equipos. Cada grupo discutirá siguientes preguntas: ¿Cómo 
resuelven los hombres de hoy sus problemas y preguntas morales? ¿Qué papel juega la televisión 
como difusora de modelos de comportamiento moral? ¿Están los jóvenes preocupados por 
resolver sus problemas morales a través de la reflexión y el estudio o prefieren las respuestas 
fáciles?  

2.- ¿Crees que los programas de opinión de la televisión los talk shows-son una buena 
manera de discutir problemas morales?  

3.- Enrique V es una obra de teatro escrita por William Shakespeare. Hace algunos años 
fue llevada a la pantalla por el director inglés Keneth Branagh. Lee la obra o renta la película. 
¿Te parece que Shakespeare plantea problemas morales en la trama? ¿De qué manera los 
resuelve? ¿En qué se distingue el modo filosófico del modo literario de enfrentar temas morales?  

 

 

 

 

 
 



Capítulo 3 Filosofía y ética 

En capítulo anterior hablamos de los diversos enfoques del hecho moral. Estamos seguros 
de que tú los has experimentado. Ante una enfermedad o ante una injusticia, habrás enfocado el 
asunto desde una perspectiva religiosa. Contemplando una obra de arte o leyendo un novela, te 
habrás identificado con alguno de los personajes (quizá con Romeo y Julieta porque los papás de 
tu novia se oponen a que salga contigo). Seguramente los planteamientos filosóficos han sido más 
difícil es, pero estamos seguros —por tu edad y tus estudios— de que estás en condiciones de 
preguntarte racionalmente por el hecho moral. En todo caso, es importante que adviertas que estos 
enfoques son complementarios y, usualmente, no se contraponen.  

El enfoque religioso no es opuesto al filosófico; es, sencillamente, un enfoque distinto, con 
otras reglas y otros supuestos. Tampoco los problemas morales que nos plantean algunas obras 
literarias son enemigos de la ética (más bien representan para ella una valiosa ayuda). Mediante la 
argumentación (filosofía), mediante la fe (religión), mediante la experiencia clínica (psiquiatría) y 
mediante la experiencia estética (literatura), es decir, por diversos caminos, se puede llegar a 
conclusiones complementarias. Las cuatro pueden ser vías para tener una visión más integral del 
aspecto moral.  

3.1 La ética como saber filosófico  

Hay que resaltar, sin embargo, que la filosofía aporta tres notas específicas al estudio de la 
moralidad: sistematicidad, argumentación e intersubjetividad.  

a) Sistematicidad. La ética filosófica es un estudio organizado del hecho moral. Se analizan 
principios y procedimientos, se enuncian reglas, se revisa cuidadosamente el mapa de la vida 
moral. Mientras que la literatura se refiere a la vida moral de una manera asistemática, sin plan ni 
programa, la ética es un proyecto ordenado y con objetivos claros: entender los fundamentos de la 
vida moral.  

b) Argumentación. La ética no requiere una fe religiosa. No resuelve los grandes problemas 
de la vida moral acudiendo a la revelación ni a la autoridad de Dios. La investigación en ética se 
realiza proporcionando argumentos, es decir, partimos de unas premisas aceptadas por todos —
evidentes— y vamos concatenando razonamientos hasta llegar a unas conclusiones. No nos 
cansaremos de insistir en que no hay una oposición entre ética y religión o ética y literatura. Se 
trata de caminos distintos y complementarios, muestra de la versatilidad de la razón humana.  

Ahora bien, en la argumentación ética no seguimos un método experimental. El hecho 
moral no es, propiamente hablando, un hecho puramente físico. Cuando juzgamos un homicidio, 
no nos interesa tanto su descripción física como su valor moral. El médico también puede 
describir un homicidio: "una puñalada cortó la yugular y desangró a un hombre de mediana edad". 
Esa descripción fisiológica no nos sirve de nada para saber si el homicidio es malo o no. Al 
filósofo le interesa saber si tenemos el derecho a disponer de la vida de nuestros semejantes, no si 
la yugular es una arteria o una vena.  

c) Intersubjetividad. Decimos que un conocimiento es intersubjetiva cuando varios 
individuos pueden compartirlo. Por ejemplo, el dolor que padeció Aquiles cuando mataron a su 
mejor amigo, Patroclo, no es intersubjetiva: nadie puede conocer exactamente el dolor que sintió. 
Quizá podríamos comprender un poco el dolor de Aquiles, si recurrimos a experiencias propias, 
pero sólo él experimenta la magnitud de su pena. El dolor es subjetivo, no intersubjetiva.  



En cambio, todos sabemos que Napoleón nació en la isla mediterránea de Córcega y que el 
teorema de Pitágoras es correcto. Estos conocimientos son intersubjetivos. La ética tiene 
pretensiones de intersubjetividad, es decir, constituirse en una argumentación lógica que cualquier 
persona pueda comprender: la valoración ética busca la universalidad. En ética, lo importante no 
es lo que el homicida sintió al vengarse de su enemigo, sino saber si la venganza es un derecho.  

3.2 La Ética como teoría  

Teoría viene del griego theoría, contemplar. La filosofía es una disciplina de carácter teórico: no 
transforma la realidad sino que la conoce. La filosofía proporciona un marco conceptual, una idea 
del mundo y del hombre, para transformar la realidad. Sólo sabiendo qué es el hombre y cómo es 
el mundo, podemos transformarlo adecuadamente.  

Transformar por transformar es absurdo. Moverse o caminar sin tener una meta es ilógico. 
La filosofía es fundamento de la práctica, aunque no es práctica en sí misma. Puede servimos para 
entender esto una comparación. El médico sabe qué antibióticos dar a un tuberculoso, y qué 
vitaminas recomendarle para recobrar la fortaleza perdida. El médico transforma al humano 
enfermo en humano sano. Pero una vez recuperada la salud, el médico no le dirá al enfermo qué 
hacer con ella. No es tarea específica del médico aconsejarme que la riqueza no es la felicidad. Si 
acaso me dirá que el exceso de trabajo produce estrés.  

En cambio, el filósofo, al explicarme qué es el hombre y cuál es su finalidad, me mostrará 
un camino —con muchos carriles— para alcanzar mi propia plenitud.  

3.3 La ética como destreza  

Si hemos dicho que la filosofía es teoría, también debemos reconocer que la filosofía es una 
destreza, una habilidad. Cuando aprendimos lógica, se dijo que era una ciencia y un arte: ciencia 
en la medida en que conoce las formas del pensamiento, arte porque nos enseña a pensar 
correctamente. Algo similar sucede con la ética. Es teoría porque conoce las formas correctas de 
vida; es arte porque nos enseña a vivir en cada circunstancia con racionalidad. El fin de la ética es 
práctico: es una destreza del pensamiento que dispone a la voluntad para actuar éticamente.  

Por ello los antiguos griegos decían que sólo sabe ética quien vive éticamente, de la misma 
manera que sabe pintura un buen pintor, y no sólo el que conoce la historia de la pintura. Para 
saber ética no basta que pases el examen final; tú sabrás ética si, además de estudiar, llevas una 
vida recta.  

3. 4 Diferencia entre destreza técnica y destreza ética 

 Existen dos tipos de destrezas prácticas: las técnico-artísticas y la ética. Las destrezas 
técnico-artísticas transforman objetos externos, los modifican o los fabrican. El relojero arma los 
engranes de un reloj; el soldador pega piezas mecánicas; el programador diseña software; el 
veterinario insemina artificialmente al ganado; el escultor golpea el mármol hasta sacar de él la 
Victoria de Samotracia. En resumen, mediante las destrezas técnico-artísticas transformamos algo 
externo.  

En cambio, la ética es una destreza que transforma a quien la posee. El humano ético se 
transforma a sí mismo. Por ello muchos filósofos dijeron que la ética, más que un conocimiento 
teórico, es un modo de vida, o mejor dicho, es un conocimiento teórico que implica un modo de 



vida. Así como el relojero tiene que conocer piezas de un reloj y las leyes de la mecánica, el 
humano ético, tiene que conocer la naturaleza humana y sus leyes para transformarse a SI mismo.  

3. 5 Dificultades de la ética  

La ética es complicada por cuatro motivos:  

a) Para que un artista se consagre, basta con que produzca una obra maestra: si de Miguel 
Ángel sólo nos hubiera llegado el David, de Leonardo la Mona Lisa y de Beethoven la 93 
Sinfonía, habrían pasado a la historia. En cambio, como en la ética la obra producida no es 
externa, sino el mismo hombre, sólo hasta el final de nuestra vida sabremos si hemos producido 
una obra maestra.  

b) Se cuenta que mientras que un abogado encierra a sus errores, un médico los entierra. Es 
decir, un abogado que se equivoca puede meter a su cliente a la cárcel; un médico que se 
equivoca, puede matarlo. En este caso, la ética se parece a la medicina: los errores en medicina 
comprometen la salud del humano; los errores en ética, su felicidad.  

Los errores en la técnica y el arte, en cambio, no son tan importantes, porque un reloj 
descompuesto se puede reparar, y una mala pintura se puede volver a intentar. Pero hay que ser 
mucho más cuidadosos si la obra que hay que transformar es nuestra propia vida.  

c) Tanto las técnicas y artes como la ética tienen que distinguir entre lo bueno en sí mismo y 
lo bueno aquí y ahora. Pongamos un ejemplo de arquitectura. Lo mejor en abstracto es una 
construcción de concreto armado porque es sólida y firme, porque resiste temblores y huracanes. 
Pero es una construcción muy cara. Si no se tiene mucho dinero, construir con concreto armado es 
difícil. En tal caso es mejor construir con ladrillos y dejar el concreto sólo para trabes y columnas. 
El arquitecto tiene que saber qué es lo mejor aquí y ahora.  

Igual es el caso del médico. Hacer tres comidas al día es lo mejor en abstracto, pero un 
diabético y un niño tienen que comer más veces al día. El médico debe distinguir entre lo bueno 
en abstracto y lo bueno en unas circunstancias concretas. Y lo mismo sucede con la ciencia ética: 
de nada serviría que yo conozca a la perfección las normas de la ética si soy incapaz de aplicarlas 
en mi vida cotidiana. No es ético quien sabe qué es lo bueno, sino quien actúa bien. Técnicos, 
artistas y hombres éticos deben aprender a aplicar la norma general (el conocimiento teórico) al 
caso particular. De suerte que la ética es una especie de "arte" del comportamiento racional y libre.  

d) Finalmente, a diferencia de la técnica, la ética involucra al sujeto. El modo de vida del 
relojero no influye directamente sobre el producto de su habilidad, ni el conocimiento de la 
relojería afecta los modos de comportamiento del relojero. La relojería no nos dice nada sobre la 
embriaguez ni sobre las adicciones. Se puede saber relojería y ser alcohólico. Al relojero le da lo 
mismo, en su vida personal, que el engranaje de un reloj suizo sea mejor que el de un reloj 
japonés.  

No sucede así con la ética. Como la ética es una teoría sobre la felicidad —una guía para ser 
feliz—, mis comportamientos personales se verán afectados por mis conocimientos éticos, y 
viceversa: mis convicciones éticas se verán afectadas por mis comportamientos. Ya lo dice el 
refrán: "El que no vive como piensa, termina pensando como vive". Difícilmente un sultán con un 
harén de 500 esposas bellas va a ser defensor de la monogamia.  



Difícilmente un estudiante que se embriaga todos los fines de semana va a sostener en la clase de 
ética que la embriaguez atenta contra la naturaleza racional del hombre.  

La principal dificultad con que nos encontramos al estudiar la ética radica en que el objeto 
conocido somos nosotros mismos. En la ética somos juez y parte, y es difícil juzgarnos con 
objetividad —es más, muchas veces tendemos a autojustificarnos. Pero la ética no puede ser un 
conjunto de tesis que justifiquen nuestros caprichos, sino que pretende ser un conocimiento 
objetivo de la naturaleza humana y los deberes que de ella se deducen.  

Ejercicios  

1.- Hay un refrán popular que dice, "Nadie es buen juez: en causa propia”. ¿Crees que 
este dicho tiene algo que ver con la objetividad del conocimiento ético?  

2.- Desarrolla brevemente el siguiente tema: Relación entre concepto filosófico del 
humano y la ética.  

3.- Dividir al grupo en equipos. Cada equipo discutirá los obstáculos que el humano 
encuentra para ser objetivo en ética.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Capítulo 4 

El fundamento de la ética: La naturaleza 

En el capítulo anterior aprendimos que la ética es un conocimiento teórico sobre la 
naturaleza, y práctico sobre la acción, porque lleva a cumplir los deberes que se siguen de la 
naturaleza humana. En este capítulo hablaremos acerca del modo en que se fundamenta la ética y, 
sobre todo, acerca de su carácter positivo. Combatiremos el "complejo del Pípila".  

Recordarás a este famoso personaje de la historia que se puso una enorme piedra sobre la 
espalda para acercarse a la Alhóndiga de Granaditas. ¿Puedes imaginarte al Pípila gateando, 
avanzando lentamente, aplastado por el peso de la piedra? A veces nos imaginamos la ética como 
la losa del Pípila: como un peso, como un fardo, una terrible piedra que debemos cargar los seres 
humanos. Es una ética de la negación: no pienses, no veas, no hagas. No, no y no. Una ética de 
esclavos y no de personas libres. La manera de superar esta concepción aplastante de la ética es 
fundamentarla en la naturaleza humana.  

4.1 Naturaleza y finalidad  

Observando la naturaleza nos damos cuenta de que todos los seres tienen una función en el 
cosmos. Las abejas facilitan la polinización de las flores. El color de las flores atrae a las abejas. 
Los minerales de la tierra y el agua fortalecen las raíces de las flores. Esto significa que la 
estructura de los organismos vivos, e incluso del mundo mineral, tiene funciones naturales, es 
decir, tienen una finalidad. Nada está ocioso en la naturaleza, como si su ser fuera en vano. El ser 
de las aves, por ejemplo, se realiza en volar, en emigrar antes del invierno, en crecer y 
reproducirse, en formar parte de la cadena alimenticia, en morir para dar paso a otras aves. Ningún 
ser —repetimos— está ocioso en la naturaleza, sino que existe para operar, para actuar, y en sus 
operaciones se perfecciona: alcanza su plenitud.  

Pero las aves y los demás seres de la naturaleza actúan siguiendo un impulso instintivo, necesario, 
invariable. Basta con que un animal siga su instinto para que alcance su plenitud. Un salmón es un 
salmón perfecto cuando, siguiendo su inclinación natural, remonta el río para desovar. La flor del 
girasol persigue naturalmente —espontáneamente— los rayos del sol, y sus raíces buscan 
inmediatamente la humedad.  

En los animales y en los vegetales los estímulos externos y la estructura genética marcan la 
pauta de comportamiento. Su actividad natural se encuentra determinada de un modo invariable. 
Ninguna abeja obrera se revela contra la reina por sentirse explotada, ni propone un sistema 
democrático. Ninguna abeja obrera es perezosa y ningún zángano es trabajador. El macho y la 
hembra de los osos se aparean cíclicamente en un determinado periodo del año. Los leones comen 
lo que necesitan, y muy difícilmente comen de menos o de más.  

La biología estudia el comportamiento de los seres vivos, pero los actos puramente 
biológicos no son objeto de estudio de la ética porque no son libres. Hay una continuidad perfecta 
entre la naturaleza y la actividad de los animales y los vegetales. Dicho de otra manera: su deber y 
su ser se identifican. Un león se comporta exactamente como debe. No hay leones que se 
comporten como gacelas, ni gacelas que se comporten como leones. Un león no puede fallar en su 
tarea de ser león porque su naturaleza lo determina en su comportamiento. Instintos y factores 
externos rigen la vida de animales y vegetales.  



La finalidad de los animales está en el ejercicio de sus actividades naturales: el león cumple 
con su finalidad y alcanza su plenitud comportándose como león, comportamiento que a su vez 
armoniza con el resto de la naturaleza. Si no hubiera leones, habría demasiadas gacelas que 
acabarían con los pastos africanos.  

4.2 La finalidad como norma de comportamiento  

Una tijera sirve para cortar. Toda su estructura está diseñada para tal finalidad. Las hojas 
afiladas, los orificios para los dedos (uno más ancho para el pulgar), el tomillo que permite el 
movimiento de las hojas. Toda la tijera está ordenada y organizada para cortar. La plenitud o 
perfección de la tijera se encuentra en el acto de cortar. Una tijera que no corta es una tijera que no 
sirve. Sus partes carecen de sentido. Una tijera que no es usada para cortar, se atrofia. Si la usamos 
como desarmador, quizá podremos retirar dos tornillos, pero nos costaría mucho trabajo y la tijera 
se echaría a perder: sus hojas se mellarán, perderán filo, y quizá nos cortemos.  

Un automóvil está diseñado para transportar seres humanos por caminos asfaltados. La 
estructura del automóvil  se ordena para tal fin: No tiene la suspensión alta como un Jeep, ni doble 
tracción, porque su finalidad no es conducir soldados por caminos pantanosos. El diseño de su 
motor exige gasolina, y no agua, necesita aceite y afinaciones periódicas. Todos esos cuidados que 
requiere un auto típico no son un castigo para el automovilista ni para el coche, sino la manera de 
mantenerlo en funcionamiento: son medios necesarios para alcanzar su finalidad. Si un coche 
pudiera hablar y nos dijera "Yo quiero utilizar agua y no gasolina", además de sorprendidos, le 
tendríamos que explicar que con agua no arrancaría. Y si el coche volviera a insistir "Es que a mí 
me gusta más el agua que la gasolina", comprenderíamos que ese automóvil parlante perdió la 
razón. Un Ferrari y un Volkswagen, utilizan gasolina, y sólo funcionarán bien con este 
combustible. Si necesitáramos un transporte y tuviéramos que elegir entre un Ferrari que nunca 
arrancara y una carcacha que se mueve, escogeríamos la carcacha.  

Todos los artefactos están hechos para un fin: la tijera para cortar y el auto para transportar. 
También los seres de la naturaleza, como hemos dicho, tienen una finalidad. Pero mientras los 
animales siguen su finalidad necesariamente  ni siquiera se preguntan si deben seguirla o no el ser 
humano es libre. Hay una brecha entre su naturaleza y su actividad. Libremente puede adecuarse o 
alejarse de su propia naturaleza. Si a un león le basta con seguir sus instintos para "realizarse 
como león", para plenificar su naturaleza, el ser humano tiene que elegir libremente para "buscar 
la realización".  

Los osos se aparean cuando deben aparearse: su instinto los conduce necesaria y 
satisfactoriamente a perpetuar la especie. En cambio, el comportamiento del ser humano no está 
satisfactoriamente conducido por sus instintos. No somos únicamente animales. En nuestra 
naturaleza hay otro elemento: La racionalidad. No basta con que el ser humano siga sus instintos 
para que plenifique su naturaleza. Lo natural en el ser humano no es aparearse cada vez que su 
instinto se lo pida: la naturaleza humana exige para sus crías ciertos cuidados que sólo una familia 
le puede procurar.  

El ser humano es naturalmente un animal racional. Todas nuestras acciones están 
acompañadas directa o indirectamente por la racionalidad y los sentimientos. De ahí el dicho "los 
niños comen con los ojos, los adolescentes con el estómago, y las personas maduras con la 
cabeza". 

 



 En un restaurante el niño pide lo que se ve más apetitoso, el joven pide lo que más le gusta, 
y la persona madura combina sus gustos con sus necesidades naturales. Cuando el ser humano 
alcanza su madurez se comporta de manera racional, de acuerdo con su naturaleza. Alcanza el 
equilibrio entre sentimientos, emociones, instintos e inteligencia. Por el contrario, el drogadicto no 
respeta el orden natural. Al drogarse se "amputa" temporalmente su capacidad racional. No sigue 
su naturaleza. Por la búsqueda de un placer, para satisfacer un capricho, para evadir una realidad 
angustiante, sacrifica su naturaleza. Se comporta irracionalmente, o lo que es lo mismo, falla en su 
tarea de ser humano.  

Otro caso: El lenguaje tiene como función natural la comunicación. Un lenguaje que no 
comunica no es propiamente hablando un lenguaje. Comunicar es transmitir los propios 
pensamientos y estados emocionales a otros. Por tanto, mentir es un acto antinatural. La mentira 
desvirtúa la naturaleza del lenguaje. Si todos mintiéramos, no habría comunicación. El ser humano 
naturalmente necesita comunicarse con los demás, luego, la mentira no puede ser una norma ética. 
Lo normal, lo natural, es que el lenguaje comunique.  

El ser humano puede abusar de su naturaleza y comportarse irracionalmente causando un 
desequilibrio. La resaca después de una noche de copas es una manifestación fisiológica de que se 
ha roto un orden natural. Bienvenido a la cruda realidad. En cambio, las hormigas no abusan de su 
naturaleza: no pueden causar un desequilibrio natural en su comunidad o su organismo, pues sus 
instintos las dirigen rectamente.  

4.3 Naturaleza y bien  

Hemos insistido en que la naturaleza es ordenada. Este orden natural se explica por las           
finalidades de todos los seres. Si hay fin, hay orden. La perfección de un ser se encuentra en el 
cumplimiento de su fin. Perfeccionarse equivale a adecuarse al orden natural. Los seres 
inanimados y los seres vivientes  excepto el ser humano se adecuan espontáneamente al orden 
natural.  

Esta perfección que se alcanza por el cumplimiento de una finalidad natural es lo que 
llamamos bien. Decimos que una tijera está en buen estado cuando sirve para cortar. Un automóvil 
está en buen estado cuando funciona, es decir, cuando todas sus partes sirven y el auto cumple su 
finalidad: transportarnos. Decimos que un perro de caza es un buen lebrel cuando puede perseguir 
y acorralar liebres para el cazador. Un perro de caza no es un buen perro cuando los conejos le 
asustan. Un ser humano es bueno cuando se comporta como animal racional.  

Por eso, la ética depende de lo que pensemos que es el ser humano. Si el ser humano no es 
social por naturaleza, entonces alcanzará su perfección al margen de la sociedad. Si fuera 
exclusivamente un semental, su plenitud estaría sólo en el ejercicio de sus facultades sexuales.  

Nosotros asumimos que el ser humano es por naturaleza un animal racional. En el capítulo 
siguiente estudiaremos con más detenimiento qué es lo bueno para el ser humano, dónde 
encuentra su plenitud.  

4.4 Naturaleza y libertad  

A estas alturas queda claro que los animales alcanzan su perfección de una manera 
necesaria. Ellos no eligen perfeccionarse. Sencillamente se perfeccionan bajo el impulso de sus 
instintos. El ser humano, en cambio, elige perfeccionarse. 



La autoperfección es nuestra gran decisión. No nacemos, nos hacemos: somos un proyecto. 
Desde el punto de vista de su naturaleza, el ser humano es humano desde su concepción, desde el 
punto de vista de su realización personal, el ser humano nunca está terminado: siempre es un 
proyecto perfectible e inconcluso.  

El ser humano decide libremente adecuarse a su propia naturaleza. Debe comportarse como 
animal racional, pero puede no hacerlo. Podemos fallar en nuestra tarea de ser-humanos. Ir en 
contra de nuestra propia naturaleza nos envilece, es el suicidio de nuestra libertad.  

Ejercicios  

1.- Dividir al grupo en equipos. Cada equipo discutirá si la ruptura del equilibrio ecológico 
ha servido a la humanidad para recordar que existe un orden natural que debe ser respetado. 
Puedes consultar el capítulo sobre ecología de la tercera parte de este libro.  

2.- Responde brevemente a la siguiente pregunta: ¿Por qué la drogadicción es tan 
frecuentes entre la gente joven?  

3.- ¿Por qué se suele pensar que la ética consiste únicamente en una serie de 
prohibiciones? ¿Cómo le explicarías a tus compañeros que la ética tiene una dimensión positiva?  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Capítulo 5 

La ética como teoría y arte de ser feliz 

Ya hemos señalado que la perfección de un ser consiste en adecuarse a su propia naturaleza. La 
perfección de la tijera es cortar, como la del perro pastor es cuidar ovejas.  

5.1 La perfección del ser humano  

¿Cómo encuentra el ser humano su perfección? En la segunda parte de este libro encontrarás 
la respuesta que han dado muchos filósofos. Nosotros partimos ahora de un hecho evidente: el ser 
humano es un animal racional. Tiene una dimensión animal: instintos, órganos, ciclos vitales, 
necesidades fisiológicas, etcétera. Pero el animal humano destaca entre el resto de los vivientes 
porque ejerce dos actividades exclusivas: piensa y elige libremente.  

Nuestro cuerpo está al servicio de nuestra racionalidad. Su estructura corporal es la mínima 
indispensable para que pueda comportarse racionalmente. El ser humano, comparado con los 
leopardos, caballos, antílopes, gacelas o águilas, es lento. Carece de pelaje suficiente para resistir 
bajas temperaturas. No tiene garras ni colmillos para defenderse ni para proporcionarse alimento. 
Sus crías requieren especiales cuidados durante años (en algunos casos hasta los dieciocho), a 
diferencia de un potro que a los pocos minutos de nacer es capaz de ponerse en pie. A pesar de 
todas estas desventajas, el ser humano se impone al resto de los vivientes. Domina la naturaleza. 
Es lento pero fabrica vehículos más veloces que el sonido; carece de pelaje pero utiliza vestidos; 
le faltan garras pero forja espadas.  

La racionalidad nos coloca por encima del resto del mundo natural. No son ni sus facultades 
sexuales, ni sus potencias locomotoras, ni su fortaleza física, lo que lo ubica en la cumbre de los 
vivientes. Si el ser humano hubiera apostado a su animalidad, hace tiempo que se hubiese 
extinguido. Requiere de su racionalidad para sobrevivir. Las facultades animales del ser humano 
son medios que sirven a nuestra racionalidad. Éste es el orden natural.  

¿Dónde encontramos nuestra perfección? Comportándonos racionalmente. Sin embargo hay 
que evitar también el exceso racionalista. Cuando una persona reprime sus instintos y sentimientos 
y pretende actuar como una especie de autómata, también está comportándose antinaturalmente. 
Es cierto, nos distinguimos entre los seres vivientes por la razón, pero la persona es mucho más 
que su inteligencia. La salud mental puede perderse por el alcoholismo, la drogadicción, el exceso 
de placeres pero también se pierde cuando no damos cabida a nuestros sentimientos y emociones.  

5.2 Perfección y felicidad  

¿Qué es lo que todos los humanos desean? La respuesta es contundente: la felicidad ¿Dónde 
encontramos la felicidad, cómo la logramos? Es otro asunto que trataremos más adelante. El 
hecho es que naturalmente queremos ser felices. Hay una especie de instinto —tendencia natural- 
hacia la felicidad. Es tan determinante este deseo, que ni siquiera podríamos imaginamos a una 
persona que fuera feliz contra su voluntad. ¿Puedes imaginarte frustrado por haber alcanzado la 
felicidad?  

Es importante distinguir esta tendencia a la felicidad de un mero estado transitorio de 
bienestar. La felicidad que deseamos es nuestra plenitud, nuestra perfección, un estado de absoluta 
satisfacción.  



Eso es lo que deseamos. La felicidad no es un fin de semana en la playa, ni correr un 
Porsche, ni tener al novio o a la novia más guapa del salón, ni ser el hombre más rico y más 
poderoso del mundo. La felicidad que deseamos no es pasajera. No nos bastaría vivir durante 500 
años como el individuo más querido, respetado y obedecido de la Tierra. Nosotros querríamos 
serlo por siempre. Saber que esa felicidad tendría su término al cabo de 500 años, bastaría para 
que no fuéramos completamente felices.  

5.3 La felicidad como fin último  

Nuestra finalidad última es la felicidad. Todo lo que hacemos —desde lavamos los dientes 
por la mañana, hasta conseguir un título universitario— lo hacemos buscando la felicidad.  

Todo lo que elegimos es un medio o instrumento para la felicidad. La buscamos en cada uno 
de nuestros actos libres, por insignificantes que parezcan, aunque hay algunos más importantes 
que otros. No es lo mismo elegir entre comer una torta de jamón o una de pierna, que elegir entre 
casarse con una persona o con otra.  

Hay que resaltar dos puntos sobre el deseo natural de felicidad:  

a) Todos necesariamente queremos ser felices. Esto no quiere decir que todos vayamos a 
alcanzar la felicidad. Lo invariable es el deseo de ser felices, pero llegar a la meta es otro asunto. 
La ética es, ni más ni menos, una teoría sobre la felicidad, y es también el arte práctico de 
acercamos a ella.  

b) No es egoísmo buscar en todas nuestras acciones la felicidad. La palabra egoísmo es 
confusa y ambigua. Egoísmo significa, en estricto sentido, aplastar a los demás para alcanzar 
nuestras metas. Así como no es egoísmo tener hambre y sed, no es egoísmo la tendencia natural a 
la felicidad; es un deseo natural.  

5.4 La felicidad como bien supremo  

Hemos dicho que los seres alcanzan su perfección comportándose naturalmente. Un buen 
caballo de carreras es bueno porque corre velozmente. El bien supremo del hombre, su perfección, 
se alcanza cumpliendo su finalidad: la felicidad. ¿Cómo se alcanza? Siendo plenamente humano. 
Es decir, desarrollando al máximo las capacidades propiamente humanas: pensar y elegir 
libremente.  

De acuerdo con el psiquiatra alemán Erich Fromm, la finalidad de la vida consiste en "ser 
capaz de amar, ser capaz de emplear la razón y ser capaz de tener la objetividad y la humildad de 
estar en contacto con una realidad exterior e interior sin desfigurarla". Observa cómo en las 
palabras de Fromm aparecen esas dos cualidades distintivas del ser humano: la voluntad libre (ser 
capaz de amar) y la inteligencia (ser capaz de emplear la razón). Piensa por un momento en lo 
siguiente: ¿Por qué añade también la capacidad de no desfigurar la realidad exterior e interior? 
¿Será capaz de amar verdaderamente una persona que se cree el centro del mundo? ¿Estará 
empleando adecuadamente su inteligencia?  

El desarrollo pleno de las capacidades superiores del ser humano no anula el desarrollo de 
sus capacidades inferiores. No podemos pensar sin comer y sin dormir, pero la satisfacción de 
necesidades materiales es un medio, no un fin. La satisfacción de las necesidades corporales es un 
bien secundario, en cambio, la felicidad es el bien supremo.  



La satisfacción de sus necesidades inferiores es condición para desarrollar su racionalidad. 
Son bienes reales en la medida en que contribuyen al desarrollo de la racionalidad, y se convierten 
en bienes solamente aparentes cuando impiden su perfeccionamiento como persona. Comer es 
necesario para pensar y elegir libremente. Una persona que no come, se desmaya, y si prolonga su 
ayuno, muere, y los muertos no eligen. La finalidad natural de la nutrición es proporcionar al 
cuerpo las sustancias necesarias para su funcionamiento. Es tan importante satisfacer esta 
necesidad, que al acto de comer le acompaña un placer. Si comer fuera un acto desagradable, no 
comeríamos lo necesario. Basta pensar en el esfuerzo que hace falta para que un enfermo coma lo 
necesario para restablecerse, con una dieta sin sal y sin condimentos. Es difícil comer un plato de 
verduras insípidas. Es natural que el placer acompañe al acto de comer, pero ese placer es un 
medio para la nutrición, que es a su vez un medio para vivir racionalmente.  

Pero el hombre puede voltear —tergiversar— el orden natural: se puede comer y comer 
buscando únicamente el placer de la comida, y no la satisfacción de las necesidades. Los antiguos 
ya lo decían: comemos para vivir, no vivimos para comer. Un ser humano que sólo comiera carne, 
y dejara de comer frutas y verduras porque no le gustan, terminaría por perder la salud y, 
gravemente enfermo, se disminuirían sus facultades racionales.  

En conclusión, hay una jerarquía de bienes. La felicidad es el bien supremo. Los bienes 
particulares —fama, honor, riqueza, salud, etcétera— son medios para alcanzar la felicidad. Los 
bienes particulares están por debajo del bien supremo, son como escalones que sirven para 
alcanzarlo.  

A continuación nos detendremos en dos bienes que el hombre fácilmente confunde con la 
felicidad.  

5.5 Los bienes útiles  

Por bienes útiles entendemos el dinero, las propiedades, las destrezas y, en general, las 
riquezas. Contrariamente a lo que se cree, es muy fácil demostrar que las riquezas no son la 
felicidad. Lo importante de poseer objetos y dinero, es gozar de ellos. ¿Quién de nosotros 
quisiéramos estar en el caso de un millonario texano, con yates, ranchos y aviones, pero que yace 
paralítico en la cama de un hospital? Lo fundamental es poder gozar de los bienes, no el tenerlos. 
Al fin y al cabo, útil significa "que sirve para otra cosa". El dinero es muy útil porque con él se 
puede contratar un buen médico, comer en un buen restaurante y viajar por el Caribe. Es el placer 
proporcionado por el dinero lo que se busca. Con las riquezas podemos satisfacer una serie de 
necesidades (vestido, comida, vivienda); las riquezas son deseadas porque con ellas satisfacemos 
unas necesidades y deseos, no por ellas mismas.  

Por tanto, la verdadera pregunta no es si el dinero y las posesiones son la felicidad, sino si el 
placer que nos proporcionan se identifica con la felicidad.  

5.6 Bienes placenteros  

El placer es un estado de satisfacción del sujeto. Hablamos aquí de placer en un sentido 
amplio: placeres corporales y placeres espirituales. Parece que esos momentos de gozo, de 
satisfacción, son algo que se busca por sí mismos. Saborear un buen vino es algo que satisface de 
suyo, independientemente de sus cualidades nutritivas. Escuchar un concierto de jazz es algo que 
agrada de suyo, independientemente de su valor educativo. De hecho, se suele concebir la 
felicidad como un estado de placer absoluto y perpetuo.  



Pero precisamente en el carácter pasajero del placer radica su diferencia con la felicidad. 
Todos los placeres que tenemos a nuestro alcance son fugaces. Los placeres se acaban más pronto 
de lo que uno quiere, empalagan, aburren o cansan. El fin de semana se acaba más pronto de lo 
que uno quiere. Comer medio kilo de chocolates suizos es un placer extraordinario. Comer dos 
kilos da náusea. Por esto la búsqueda del placer como fin último nos lleva a la infelicidad: siempre 
necesita nuevos placeres, y se angustia ante la posibilidad de que se acaben ¿No sufrimos el 
domingo por la tarde porque al otro día será lunes? Cuando continuamente se ha buscado el placer 
de la embriaguez, llega un momento en que no es suficiente, y se buscan nuevas experiencias en la 
droga, que genera a su vez nuevos dolores y angustias.  

Pensar que nuestro deseo natural de felicidad infinita se sacia con la suma finita de placeres 
temporales, conduce a la frustración de dicho deseo natural. El hombre no satisface sus deseos de 
felicidad gozando de muchos placeres, pues la suma de muchos placeres temporales no garantiza 
la felicidad continua.  

Sólo la actividad más perfecta de las facultades más nobles del ser humano puede darle la 
felicidad, o sea, el conocimiento del objeto máximamente cognoscible y el amor del objeto 
máximamente amable. Hay que tener en cuenta que el ejercicio de la inteligencia y el amor 
suponen la satisfacción de las necesidades básicas. Para ser feliz no basta ser inteligente. Hay que 
tener amigos, buena salud, comer bien y aceptarse como persona.  

Ejercicios  

1- Dividir al grupo en equipos. Cada equipo discutirá el concepto de felicidad que los 
medios de comunicación promueven. ¿Qué es la felicidad para los medios? ¿Cómo se alcanza? 
¿Cómo detectas que piensan así? ¿En qué lo notas?  

2.- Lee el cuento El príncipe jeliz de Oscar Wilde. ¿De qué manera cambia la idea de 
felicidad del príncipe? ¿Te parece que el príncipe es más feliz en la medida en que acumula 
conocimientos, o cualidades, o posesiones, o destrezas, o renombre?  

3.- Ve el primer video de la serie El decálogo de Krzysztof Kieslowski. ¿Hasta qué punto es 
bueno confiar en la razón?  

 

  

 

 

 

 

 

 



Capítulo 6. 

Naturaleza y libertad: El camino hacia la felicidad 

En los dos capítulos precedentes hemos visto cómo en la adecuación con la naturaleza, —el 
cumplimiento del fin natural—, está la plenitud del ser humano. La felicidad se alcanza siendo 
plenamente humano, satisfaciendo plenamente tanto nuestras facultades intelectuales como 
nuestros sentimientos y emociones.  

Observamos también cómo los animales cumplen invariablemente con sus finalidades 
naturales, siguiendo un impulso determinante. El animal está regido por dos factores:  

a) Los instintos o leyes de su propia naturaleza, que lo hacen seguir los patrones de 
conducta convenientes a su especie.  

b) Los factores externos que despiertan estos instintos (por ejemplo, una hembra estimula la 
tendencia reproductiva de un macho en celo).  

Afirmar que el ser humano es libre no equivale a negar el influjo de estos dos factores—
instintos y estímulos— en su comportamiento. El ser humano también tiene instintos y reacciona a 
estímulos. Si tocamos con nuestra mano una flama, instintivamente la retiramos. En un primer 
momento nuestra reacción no se distingue de la de un animal. Los perros y los humanos retiran su 
cuerpo de las llamas instintivamente.  

La diferencia es que los seres humanos pueden dominar sus instintos. Un diabético puede 
aplicarse él mismo la dolorosa inyección con insulina. No se rige sólo por el sentimiento de placer 
inmediato. El diabético domina racionalmente su miedo instintivo al dolor; es capaz de causarse él 
mismo el dolor de la inyección, porque sabe que con insulina bajará el nivel de azúcar en su 
sangre y podrá continuar viviendo.  

6.1 Las pasiones  

Las pasiones son actos o movimientos de las tendencias sensibles. Las pasiones siempre 
tienen como finalidad un objeto sensible (un helado de chocolate, asolearse en una hamaca). El 
apetito se mueve hacia 10 placentero, ya sea en forma de comida, bebida, descanso o sexo; huye 
de 10 doloroso: un sabor amargo, demasiado frío, el esfuerzo de preparar un examen. Tanto el 
hombre como el animal tienen pasiones. Ambos se mueven por sus apetitos sensibles, es decir, se 
inclinan naturalmente al placer y huyen del dolor.  

Debemos hacer cuatro observaciones importantes sobre las pasiones en el ser humano:  

a) Los animales se mueven exclusivamente por sus pasiones.  

Como ya hemos dicho repetidas veces, el animal se perfecciona gracias a sus tendencias 
pasionales. Esas tendencias le permiten sobrevivir y dar continuidad a la especie. Por el contrario, 
el ser humano no sólo tiene pasiones. También tiene la capacidad de dirigir sus apetitos sensibles 
con la razón. El ser humano es capaz de dominar sus pasiones; el animal es dominado por ellas.  

Las pasiones son fenómenos propiamente corporales, y por tanto su estudio no corresponde 
a la ética sino a la psicología y a la fisiología. Como las pasiones son movimientos de la 



sensibilidad, se explican orgánicamente.  

Las pasiones son el resultado de estímulos externos (pastel de chocolate) con instintos 
(instinto de conservación). Los instintos tienen una base orgánica, un sustento corporal. Tal es el 
caso de la sexualidad. Un niño o una niña, cuyos órganos genitales no están desarrollados, no tiene 
pasiones sexuales, como tampoco las tiene el cachorro de un animal. Las pasiones sexuales 
requieren de un desarrollo corporal que no tienen ni un bebé ni un cachorro.  

b) Las pasiones no son malas, como tampoco es malo el tener brazos o el tener pies. Las 
pasiones forman parte de la naturaleza del ser humano. Pero como somos libres y podemos 
dominar nuestras pasiones, también podemos elegir ser dominados por ellas. El ser humano puede 
comportarse irracionalmente, dejándose llevar por sus pasiones. Mientras que en un animal este 
comportamiento es bueno, porque es natural, en el ser humano es malo porque es antinatural. El 
orden natural en nosotros, como habíamos dicho, es que las pasiones se sometan a la parte 
racional.  

Una persona dominada por sus pasiones se animaliza. Una persona animalizada intenta 
renunciar a su libertad, lo cual sería absurdo. Un individuo racional dominado por sus pasiones 
sería como un perro que se comportase como gato. Pero ningún perro se comporta como gato, 
pues sus instintos se lo impiden. En cambio, sí hay quienes eligen comportarse como sementales.  

c) Las pasiones juegan un papel importante en la dinámica de las acciones humanas. Para 
ser éticos hay que contar con las pasiones. Un comportamiento éticamente correcto no las anula. 
Pretender exterminarlas sería tan inhumano como dejarse dominar por ellas. El ser humano es 
racional, cierto, pero también es animal. El arte de la ética consiste en saber aprovecharse de las 
pasiones para facilitar los comportamientos que nos conducen a la plenitud de nuestra naturaleza. 
Este arte de dirigir las pasiones tiene dos aspectos:  

i) Primero, saber provocarlas para lograr que las acciones buenas sean placenteras, como 
cuando una madre presenta de un modo atractivo un plato de verduras para que sea apetecible a 
los ojos de los niños; o como un profesor hábil que cuenta anécdotas en su clase para atraer la 
atención; o como el director de una empresa que procura tener aire acondicionado en las oficinas 
para facilitar el trabajo de sus empleados. También hay una pasión por el conocimiento, que 
impulsa a los científicos a esforzarse con autentico celo, y una pasión por el arte, que logra que un 
compositor o un pintor se olviden momentáneamente del mundo para concentrarse en sus obras.  

ii) Segundo, saber atenuar o disminuir las pasiones cuando impiden un comportamiento 
éticamente correcto. Un diabético con sentido común no entra a una pastelería para ver los 
chocolates y dulces que no debe comer. Un estudiante que debe preparar un examen, no va a la 
playa a estudiar, pues sabe que la arena y el sol no son el mejor ambiente para hacerlo (es decir, 
debe inhibir su tendencia natural al descanso, con el fin de cumplir con su deber).  

d) Que una acción produzca placer o desagrado no tiene que ver con su valoración moral. 
Los actos no son buenos ni malos "porque me nazcan, o no me nazcan". La corrección ética de 
una acción no proviene de las pasiones que la acompañan, sino de que tal acción se adecue a la 
naturaleza humana. Ayudar a un enfermo, aunque me de asco, aunque "no me nazca", no hace que 
esa acción sea mala. Es natural que no sea agradable limpiar el excremento de una persona 
enferma, pero la perfección de este acto moral no consiste en que "me nazca espontáneamente", ni 
en que después de haberlo hecho "me sienta muy bien conmigo mismo". La bondad de la acción 
radica en que me he comportado como ser humano: racionalmente he elegido ayudar a un 



semejante. Somos sociales por naturaleza.  

El acto sexual de un matrimonio está acompañado naturalmente de placer, pero no es este 
placer el que lo hace bueno ni malo. También la comida causa un placer: unos tacos al pastor y 
una cerveza fría despiertan el apetito; gozar comiéndolos no es reprobable. Malo sería comer más 
tacos de los que necesito, es decir, buscar el placer al margen de su finalidad natural, como hacían 
algunos romanos que se procuraban el vómito para seguir engullendo. Lo inmoral es comer 
irracionalmente: dejarse arrastrar por la pasión de comer.  

6.2 Los hábitos como autodominio  

Hemos dicho que en la dinámica de la acción humana hay dos elementos fundamentales: las 
pasiones y la racionalidad. El auténtico ser humano es dueño de sus pasiones, las dirige, las 
ordena. Todos tenemos experiencia de que esta tarea no es fácil. Las pasiones se desbordan con 
facilidad y arrastran al ser humano. Dejarse llevar por las pasiones no requiere esfuerzo. El drama 
de la vida ética es tener que luchar contra nosotros mismos. vencer nuestras pasiones: levantarse 
para llegar a clase de siete una mañana fría de invierno es toda una hazaña; estudiar geometría 
analítica es más difícil que estar echado viendo televisión; tomarse cuatro cubas es más apetecible 
que mantener limpia la propia habitación. Quien es dominado por sus pasiones ni se levanta ni 
estudia, y vive ebrio en un cuarto sucio. Las personas que se plantean metas, y las logran, no son 
las que obedecen a cada momento sus pasiones, sino las que saben vencerse a sí mismos.  

Existe una forma de que esta "lucha" contra nosotros mismos se facilite, e incluso resulte 
agradable: la adquisición de hábitos, que son disposiciones estables y libremente adquiridas del 
entendimiento y la voluntad.  

Los hábitos son:  

a) Cualidades o disposiciones adquiridas porque no las tenemos por nacimiento, no son 
innatas. Hemos dicho que el ser humano no nace, sino que se hace. Tiene una naturaleza —animal 
racional— que va moldeando a lo largo de su existencia. Somos como un diamante en bruto que a 
través de nuestros actos se pule o despedaza. El ser humano se hace a sí mismo con sus propios 
actos. Adquiere su personalidad a través de los actos que va ejecutando: cuando un estudiante 
cumple regularmente con sus tareas, se hace responsable: incorpora a su propia personalidad la 
cualidad de la responsabilidad. Un profesor que siempre llega tarde a clases, se hace perezoso. 
Una joven que vive de acuerdo a los dictados de la moda, termina perdiendo la creatividad; se 
hace "borrego". Una persona que escoge de la moda lo que le conviene, termina por adquirir la 
cualidad de la autenticidad. Se hace auténtica.  

Los hábitos se adquieren por la repetición constante y consciente de actos. Ya lo dice el 
refrán popular, "una golondrina no hace primavera": que hayamos pasado una noche en vela 
estudiando para el examen de anatomía, no nos hace estudiosos. Para hacernos estudiosos hace 
falta estudiar muchas veces.  

b) Disposiciones estables porque nos llevan a comportarnos regularmente de acuerdo al 
hábito. Una vez que hemos adquirido el hábito de la sobriedad, difícilmente nos embriagaremos. 
A un estudiante de preparatoria que tiene el hábito de la responsabilidad, le será menos difícil 
acostumbrarse al ritmo de estudio de una universidad exigente. Por ello se dice que los hábitos son 
como una segunda naturaleza, de ahí que sea tan difícil remover un verdadero hábito. Los hábitos 
literalmente arraigan en la naturaleza. Cuando una persona ha adquirido un hábito, usualmente se 



comportará de acuerdo a él. Un violinista con el hábito —habilidad— de tocar bien el violín, 
difícilmente tocará mal. Un estudiante con el hábito de la responsabilidad, raramente dejará de 
entregar una tarea.  

c) Cualidades estables que adquirimos libremente. Ninguno de nosotros ha decidido tener 
una naturaleza humana, pero libremente decidimos moldear, a través de los hábitos, nuestra 
naturaleza. Nadie se hace ser humano, pero sí nos hacemos generosos o avaros; nadie elige ser 
animal racional, pero sí elige tener el hábito de la compasión para cuidar leprosos, como la Madre 
Teresa de Calcuta, o tener el hábito de hacer dinero fácil. No decidimos tener ojos, pero sí 
elegimos qué ver. El ser humano no decide tener estómago, pero sí elige ser glotón o mesurado.  

6.3 Virtud y autoposesión  

Los hábitos que perfeccionan al ser humano y lo hacen plenamente racional se llaman 
virtudes. Los hábitos que lo rebajan se denominan vicios. A través de las virtudes la persona se 
autoposee,  se hace dueña de sí misma porque se otorga una segunda naturaleza, un nuevo modo 
de ser. Las virtudes no son una carga, como a veces nos las presentan. En muchas películas, el 
virtuoso es el tonto, el amargado o frustrado. Nada más falso. La verdadera virtud nos hace muy 
humanos. Nos hace dueños de nuestros actos. El virtuoso tiene una mayor capacidad de goce, de 
placer, está menos sujeto a las variaciones de la suerte y depende menos del capricho de los 
demás.  

La verdadera virtud facilita los comportamientos éticos. Una vez que se ha adquirido con 
firmeza un hábito, los actos virtuosos suelen provocar placer, o al menos exigen menos esfuerzo. 
Pongamos un ejemplo sencillo: una persona que dice "yo soy muy libre porque me emborracho 
cuando quiero", termina por ser alcohólico, es decir, pierde su libertad frente al alcohol, se hace 
dependiente de él (lo que comenzó en el placer de la embriaguez, termina por convertirse en una 
cadena dolorosa: se deteriora la salud física y mental, se sufre, y se hace sufrir a los seres 
queridos). En cambio, una persona que tiene la virtud de la sobriedad, es quien más disfruta de las 
bebidas alcohólicas pues no tiene necesidad de ellas. Esa persona no sufre porque un día no bebió 
nada; un alcohólico sufre si no tiene alcohol en la sangre. El alcohólico pierde la capacidad de 
divertirse sin unos tragos.  

Otro ejemplo: El laborioso disfruta su trabajo, aunque en ocasiones, como es natural, le 
exija esfuerzo. De lunes a viernes no vive un mundo de tortura. Una persona que no es laboriosa, 
vive un infierno de lunes a viernes —altísimo precio para conseguir dos días de tregua, que para 
colmo no se disfrutan porque la angustia del domingo por la tarde lo consume.  

6.4 Los múltiples caminos de la virtud  

Afirmar que la perfección está en comportarse de acuerdo con nuestra naturaleza, es decir, 
actuar racionalmente, no significa que para ser éticos todos debamos ser iguales. La vida virtuosa 
no es uniformidad. Todos debemos ser virtuosos, pero hay infinitas maneras distintas de serlo. 
Aunque la Madre Teresa sea un ejemplo de virtud, no todos debemos ir a Calcuta. La virtud de la 
sobriedad lleva a moderar el consumo de bebidas alcohólicas, pero no tiene que vivir de la misma 
manera la sobriedad un conductor de trailer que va a manejar ocho horas, que un estudiante que 
está festejando su graduación.  

Esto se explica porque la virtud está en el justo medio, pero el justo medio no es el mismo 
para todos. No es lo mismo que un alemán de 120 kilos y 1 metro 90 de altura se beba cuatro 



cervezas, a que lo haga un escuálido adolescente de 2° de secundaria.  

No viven de la misma manera la virtud de la laboriosidad una persona sana que un enfermo; 
no se tiene que estudiar en vacaciones lo mismo que en exámenes finales.  

En el justo medio se encuentra la perfección. Los actos humanos se malogran por exceso y 
por defecto. Decir que la virtud está en el justo medio no significa mediocridad ni promedio 
numérico. La virtud de la puntualidad no se tiene por llegar a tiempo al 50 por ciento de nuestras 
clases, no eres responsable porque pasas con seis todas tus materias. No se vive virtuosamente 
siguiendo aquel refrán "ni tanto que queme al santo, ni tanto que no lo alumbre". La virtud no es 
mediocridad, es excelencia.  

6.5 La conquista del propio yo  

Durante mucho tiempo se ha pensado que la ética es un conjunto de prohibiciones: no 
pienses, no digas, no hagas, como si la ética fuera una castración de la libertad. Esta es una 
caricatura: la ética no es una negación de la propia personalidad, sino su desarrollo, su perfección. 
Vivir éticamente no es obedecer ciegamente un conjunto de reglas prohibitivas. Vivir éticamente 
es una aventura, la conquista diaria de metas, la adquisición y fortalecimiento de virtudes. Vivir 
éticamente no es renunciar a la libertad sino fortalecerla.  

Alcanzar objetivos, damos a nosotros mismos nuevas cualidades, crecer como seres 
humanos, no tiene nada que ver con agachar la cabeza y obedecer pesadamente la norma. No 
somos ganado en una línea de producción hacia la perfección.  

La ética no se vive dejando de gozar la vida, con un gesto amargo, como si el placer y la 
alegría fueran incompatibles con la vida virtuosa. No somos zombies. Al contrario, la ética es la 
lucha diaria por ser feliz. Es crecimiento, movimiento ascendente y vía de realización de la 
persona.  

Nadie ha hecho tanto daño a la ética como aquellos que llevan a cuestas la virtud como si 
fuera un yugo. Con mucha razón rezaba un niño antes de dormir: "Dios mío, haz a los malos 
buenos, ya los buenos divertidos".  

El escritor Alfonso Reyes recomendaba, junto a la necesidad de esforzamos por mejorar un 
poco cada día, la capacidad de reímos de nosotros mismos. "El descanso, el esparcimiento y el 
juego, el buen humor, el sentimiento de lo cómico y aun la ironía, que nos enseña a burlamos un 
poco de nosotros mismos, son recursos que aseguran la buena economía del alma, el buen 
funcionamiento del espíritu".  

Ejercicios  

1.- Responde brevemente las siguientes preguntas: ¿qué virtudes te parecen más 
importantes para un joven? ¿qué virtudes te parecen más necesarias en el noviazgo y el 
matrimonio? ¿qué harías para promover estas virtudes? ¿qué vicio' te parece más destructivo en 
la sociedad actual?  

2.- ¿Cómo explicarías el carácter positivo de las virtudes? ¿Por qué las virtudes nos hacen 
dueños de nosotros mismos?  



3.- Ve la película Spider Man 2, ¿te parece que Peter Parker logra conciliar el sentido del 
deber con el disfrute de la vida?  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Capítulo 7 

La aventura de la libertad 

En el capítulo anterior hemos hablado de cómo la virtud nos hace dueños de nosotros 
mismos, es decir, nos hace libres. Hoy por hoy, se habla de libertad en todos los ámbitos: las 
libertades políticas, la libertad de la mujer, la libertad de la expresión… El hombre contemporáneo 
está obsesionado por la libertad.  

En este capítulo trataremos de la libertad en sentido amplio, sin hacer distinciones muy 
especializadas. Lo que queremos resaltar es que:  

• La libertad es una manifestación de la espiritualidad humana;  

• introduce al ser humano dentro del reino de la responsabilidad;  

• es la capacidad de autodeterminarse;  

• es una cualidad de los actos racionales y voluntarios;  

• no se identifica con la ausencia de compromisos.  

 

7.1 El hecho de la libertad  

Algunos filósofos han negado la existencia de la libertad, es decir, han defendido la idea de 
que las acciones del ser humano están completamente determinadas por fuerzas físicas, cargas 
genéticas, impulsos inconscientes, tendencias históricas y factores sociales, sin dejar resquicio 
alguno para que el acto libre. En la segunda parte de este libro explicaremos algunas de estas 
teorías.  

Por lo pronto, partiremos de la evidencia de la libertad: el hecho de que estudiemos ética, de 
que dudemos si debemos o no actuar de cierta manera, de que tengamos remordimientos cuando 
sabemos que pudimos haber actuado mejor, son pruebas que tenemos de la libertad: son nuestra 
experiencia de la libertad. Ningún animal tiene dudas sobre su comportamiento. No se plantea si 
debe o no debe hacer algo. Nosotros, por ser libres, sabemos que somos causa de nuestros actos, y 
por tanto responsables de ellos. Tenemos la experiencia de la libertad.  

La existencia de la libertad no se cuestiona por el hecho igualmente evidente de que nuestra 
libertad está condicionada. No somos infinitamente libres. Nuestra salud, la sociedad en que 
vivimos, nuestra educación, entre otros factores, condicionan efectivamente nuestra libertad, pero 
no la anulan. El ser humano es finito, y es lógico, por tanto, que la libertad humana sea una 
libertad finita.  

Precisamente porque la existencia de la libertad es palpable y eminentemente humana, se ha 
convertido en un ideal universalmente defendido.  

 



7.2 La razón de la libertad  

La libertad es un hecho, pero no basta con afirmar su existencia. Hace falta preguntarnos: 
¿libertad para qué? La libertad sólo tiene sentido si es libertad para algo. Nuestra sociedad alaba 
una y otra vez la libertad, pero no se preocupa por señalar que, para que tenga un sentido, debe 
tener una finalidad. La libertad es autodeterminación, es decir, capacidad por la que el ser humano 
se dirige a sí mismo hacia un fin.  

Los animales se inclinan, se dirigen, se mueven hacia aquello que conocen sensiblemente 
(un pedazo de carne, el olor de una hembra, el color de una flor ... ). Su instinto, además, 
determina su tendencia: los animales no eligen libremente. Por el contrario, el hombre también 
conoce intelectualmente. En el matrimonio, el ser humano no ve sólo una hembra o un macho para 
satisfacer su instinto y perpetuar la especie; es capaz de ver a una pareja para toda la vida y 
descubrir en ella cualidades que no vería un simple animal (su fidelidad, su generosidad, su 
sinceridad y su autenticidad). Y sobre todo, es capaz de elegir libremente lo que conoce: puede 
detenerse a deliberar, calcular los pros y los contras de su decisión, examinar si su elección lo 
perfecciona como hombre, prever las consecuencias de sus actos, y finalmente optar y escoger 
voluntariamente. En el ejercicio de la libertad confluyen la inteligencia y la voluntad.  

Lo importante no es ejercer la libertad por ejercerla, sino perfeccionarse a través de su 
ejercicio. La libertad no es un valor en sí mismo, no se persigue como fin, es un medio para la 
realización como hombre. Así como lo importante del dinero es que sirve para comprar cosas, lo 
importante de la libertad es que sirve para alcanzar la felicidad que es nuestro fin último. Ser 
libres, sin la posibilidad de ser felices, sería la tragedia más grande que nos podría suceder. La 
libertad es el camino hacia la felicidad. De ahí la importancia de ejercer rectamente la libertad, 
pues una libertad ejercida incorrectamente nos alejaría de la felicidad, nos haría menos hombres.  

Por eso debe tenerse tanto cuidado al hablar de la libertad, pues fácilmente olvidamos que lo 
que da sentido a la libertad es su finalidad. Ya lo dijo un filósofo: "Libertad, cuántos crímenes se 
cometen en tu nombre".  

7.3 Liberarse y proyectarse  

La libertad tiene una doble dimensión: estar libre de algo, y ser libre para algo. Liberarse de 
algo tiene sentido cuando nuestros campos de decisión han sido reducidos. Por ejemplo, cuando 
en un país democrático hay un golpe militar que prohíbe las elecciones. Se carece entonces de 
libertad política y es legítimo buscar estar libre de, es decir, liberarse de la dictadura. En ese caso, 
la libertad política puede perseguirse como un fin, pero no como un fm último, porque lo 
importante de la vida democrática no sólo es ser libres para votar, sino para escoger al mejor 
gobierno.  

Además, en un sentido más profundo, el humano es libre por naturaleza, es decir, está libre 
de la dictadura de sus apetitos: es capaz de autodeterminarse. tfh dictador no puede arrancar al 
hombre esta libertad radical: me puede impedir la libertad de elegir gobernantes, de formar 
asociaciones políticas, de difundir mis ideas, pero no me puede quitar mi libertad de ser mejor o 
peor como persona, leal o desleal, perseverante o caprichoso, oportunista o comprometido: en 
suma, la libertad de transformarme a mí mismo.  

 



La sociedad actual hace mucho énfasis en estar libre de, concibe la libertad únicamente 
como liberarse: liberación de prejuicios, de autoridades, de tradiciones, de reglas. Lo fundamental, 
sin embargo, es ejercer la libertad para. La liberación es un paso previo al proyecto: hace falta 
liberarse de, para que una vez libres podamos luchar por un proyecto. No hay nada más absurdo 
que una rebeldía sin proyecto. El núcleo de la libertad es el proyecto. Una pura libertad de todo y 
de todos es incapaz de conducimos a ningún lado, excepto a la decepción y la melancolía.  

¿Y cuál es el proyecto que legitima la libertad? Ser hombre.  

El desarrollo pleno de nuestra propia naturaleza como animal racional es el proyecto más 
importante que tenemos entre manos. El hombre tiene la posibilidad de adecuarse a su propia 
naturaleza y perfeccionarse, pero tiene también la triste posibilidad de fallar en esta tarea.  

La vida virtuosa es el gran proyecto del ser humano. Pero como dijimos en el capítulo 
anterior, aunque todos debemos ser virtuosos, pues todos somos humanos, no tenemos que ser 
idénticos. Por eso puede haber tantos proyectos legítimos como hombres hay sobre la tierra.  

El proyecto humano no es un proyecto uniforme, pues aunque los hombres compartimos 
una misma naturaleza, todos somos distintos. La vida humana puede alcanzar su plenitud lo 
mismo en el papel de ama de casa, que como financiero, artista, político, comerciante, jardinero...  

7.4 Independencia y compromiso  

Libertad no equivale a independencia. El hombre es naturalmente dependiente. Dependemos 
de la familia, de los amigos, del secretario de Hacienda, de la policía, de nuestros vecinos. Si 
confundimos libertad con independencia llegaríamos a la conclusión de que nuestra libertad está 
frustrada. Basta pensar que hasta ahora hemos dependido de nuestros padres, quienes no sólo nos 
dieron de comer, sino que eligieron nuestra educación. Hemos dependido del ambiente social en 
que nos movemos, de las ideas de nuestros amigos, de los caprichos de nuestros maestros. 
Nuestros modos de divertimos dependen en parte de la situación económica del país y de la 
tecnología. Comemos según nuestros bolsillos. En pocas palabras, nacimos y moriremos 
dependientes.  

Sin embargo, aunque no podemos ser absolutamente independientes, sí podemos 
comprometemos, es decir, sí podemos elegir depender de algo o de alguien. Toda elección libre 
es, en mayor o menor grado, un compromiso. La libertad sólo existe cuando nos comprometemos. 
Oponer libertad a compromiso es absurdo. Una persona que no quiere comprometerse con nada 
para ser "libre", para conservar "su independencia", no podría estudiar ninguna carrera, pues toda 
carrera implica compromisos y reglas, no podría tener un grupo de amigos, pues para ser aceptado 
hace falta compartir una serie de reglas no escritas.  

Si elijo a una mujer entre cinco mil millones de mujeres que viven en el mundo, estoy 
renunciando a cuatro mil millones novecientas noventa y nueve mil novecientas noventa y nueve. 
Pero mi libertad no se ve disminuida por la vinculación, por el compromiso; por el contrario, se ve 
realizada, actualizada. La libertad alcanza su fin eligiendo, es decir, dirigiéndose hacia los bienes 
con los que libremente ha decidido comprometerse. La única manera de ser libre es ejerciendo la 
libertad. Toda elección es compromiso y sin elección no hay libertad.  

 



7.5 El crecimiento de la libertad  

Nuevamente, nuestra sociedad ha popularizado un modo pobre de crecimiento de la libertad. 
Se piensa que la libertad crece eliminando limitaciones. Liberarse equivale a superar prejuicios, 
reglas, horarios, limitaciones físicas, e incluso normas morales. Un caso típico sería el de quien 
piensa que la libertad consiste en no refrenar los instintos. El humano más libre sería el que 
satisface todos sus apetitos caprichosamente.  

Esta vía de crecimiento de la libertad es falsa por dos motivos:  

a) La sociedad no puede funcionar con hombres que sólo obedecen sus apetitos. Si ningún 
automovilista respetara las reglas de tránsito, porque "coartan su libertad", sería tan peligroso el 
automóvil que preferiríamos caminar. Si nadie respetara las leyes sobre la propiedad, no 
podríamos salir de nuestra casa. Para el buen funcionamiento de la sociedad hacen falta 
limitaciones a la libertad de los individuos.  

b) El humano que sólo sigue sus instintos por querer ser más libre, termina perdiendo su libertad 
al volverse esclavo de sus apetitos. Una persona que no domina sus impulsos sexuales Golf,  
poseer un perro o un gato, usar unos pantalones de mezclilla de esta marca o de la otra. Un 
segundo plano es el del hacer: podemos elegir entre ir al cine o ir a bailar, entre jugar fútbol o 
basquetbol. Finalmente, se puede elegir entre ser sobrio o destemplado, constante o inconstante, 
leal o hipócrita.  

La publicidad nos ha hecho pensar que la forma fundamental de la libertad es la libertad de 
tener. Por ello, en la sociedad de consumo, quien no está en condiciones de escoger qué coche va a 
comprar, porque sólo le alcanza para un "chevy", es una especie de persona de segunda categoría. 
Quien puede elegir entre comprar una camisa Hugo Boss y una Polo, es más libre que una persona 
que no tiene esa opción porque tiene que gastar su dinero en lo que necesita ese día para 
sobrevivir.  

La sociedad de competencia enfatiza la libertad de hacer, en la que lo importante es hacer 
exitosamente el trabajo, el deporte, la vida social. Un se humano que tiene un trabajo más 
reconocido por la sociedad, es más libre —se dice— que una persona con un empleo modesto. Es 
más libre un ejecutivo importante que un maestro rural, un jefe de Estado que una cocinera.  

El tener y el hacer son ciertamente planos reales en los que se ejerce la libertad. El peligro 
es olvidar que la raíz de la libertad se encuentra en el plano del ser. La libertad es la capacidad que 
el hombre tiene ante todo de comprometerse con un proyecto de vida, es decir, de moldear su 
propio ser. El hacer y el tener son, en cierto sentido, consecuencias de lo que el hombre ha 
decidido ser. Dependiendo de lo que seamos, el hombre tiene y hace según su ser.  

La gran capacidad de modelar el propio yo, de elegir libremente cómo queremos ser, es la 
adquisición de hábitos. Se puede ser un buen hombre o un rufián. Se puede elegir trabajador o 
perezoso. Se puede elegir entre ser virtuoso o vicioso. Esta es la elección fundamental.  

 

 

 



Ejercicios  

1. - Ver la película Sueños de fuga. ¿ Crees que el personaje principal continúa siendo 
libre? ¿Cuál es la libertad principal que conserva este personaje?  

2.- Responder por escrito la siguiente pregunta. ¿Cómo se hace compatible el ejercicio de 
la libertad y el cumplimiento de las normas ética?  

3.- Lee atentamente los siguientes fragmentos de la canción Me vale del grupo Maná. 
¿Qué concepto de libertad expresa? ¿Cómo piensan los autores que el hombre se realiza?  

"No me importa lo que piensa la gente de mí / Que si traigo el pelo de alguna manera, / 
Porque me gusta traerlo así / que porque escucho este tipo de música / si es la que me gusta oír / 
critican todo lo que ven en mí / Inventan chismes que no son ciertos / Con quién hablo, con quién 
salgo, con quién ando / qué te importa es mi vida, / si yo no le hago daño a nadie / ¿quién eres tú 
para decirme como vivir? / ¿Quién eres tú?  

Me vale lo que piensen o hablen de mí / Es mi vida y yo soy así -Simón / Me vale lo que 
piensen, hablen de mí / Es mi vida y yo soy así".  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Capítulo 8 

Aprender a valorar: el conocimiento ético 

Hemos dicho anteriormente que lo más importante no es saber ética, sino actuar 
correctamente. La ética es una disciplina práctica cuyo objetivo es facilitar los comportamientos 
según la naturaleza humana.  

Por ello, en este capítulo estudiaremos cómo se adquiere, desarrolla y aplica la valoración 
ética. Y lo primero que debo tener en cuenta para saber cómo debo actuar acertadamente, es la 
naturaleza humana.  

8.1 La naturaleza como norma de conducta  

Un modo equivocado y muy generalizado de entender la ética es creer que comportarse 
éticamente consiste en obedecer una colección de normas y reglas impuestas desde fuera, normas 
que la sociedad o la autoridad han establecido como lo más conveniente desde su punto de vista. 
Se concibe la ética como un manual de buenos modales: así como es de mala educación tomar la 
cuchara con la mano izquierda, es de "mala educación" criticar a los amigos. El error está en 
equiparar las convenciones sociales como que el tenedor se coloca a la izquierda del plato, o que 
no es recomendable eructar frente a los papás de tu novia- con las normas éticas.  

El fundamento de la ética no procede de la autoridad, ni de los valores socialmente 
aceptados, ni de las preferencias personales de algunos individuos. La naturaleza humana es la 
pauta de comportamiento: contemplándola, conociéndola es como se entiende el modo en que 
debemos comportarnos. No se trata de un estudio biológico o estadístico de la naturaleza, sino de 
un conocimiento del orden y tendencias naturales. De que haya muchos homicidios no se sigue 
que el asesinato sea bueno por naturaleza. De que muchos sean drogadictos, tampoco se sigue que 
la drogadicción sea natural.  

En cambio, de que el ser humano sea racional y tenga la capacidad de dominar sus instintos, 
sí se sigue que no debe dejarse dominar por la violencia. Del conocimiento de la individualidad y 
valor infinito de cada ser humano, se sigue que es inmoral esclavizarlo y tratarlo como a una cosa.  

En las ciencias experimentales, como la biología, la observación de muchos casos genera 
leyes: si miles emigran al sur en invierno, es natural que las golondrinas emigren. No sucede así 
en ética: si miles de norteamericanos consumen heroína, no se sigue que el consumo de drogas sea 
natural -aunque ellos piensen que es correcto, o aunque el derecho no lo considere un delito. Tanto 
el legislador como los individuos deben mirar hacia la naturaleza humana, hacia su orden y 
estructura, hacia sus funciones y finalidades naturales, para acertar en la valoración ética.  

Las circunstancias y las intenciones subjetivas no hacen que una acción sea éticamente 
correcta. Si la naturaleza del lenguaje es comunicativa, la mentira siempre será antinatural. Mentir 
destruye la naturaleza misma del lenguaje, pues el lenguaje es naturalmente —intrínsecamente— 
un vehículo de comunicación humana. Si)a intención del mentiroso fuera no provocar un disgusto 
innecesario a su jefe, no por eso el acto de mentir es natural. Si se miente sobre una cosa pequeña 
y sin importancia, como cuando una mujer dice que tiene 29 años en vez de 30, no por la 
insignificancia del número la mentira deja de ser antinatural. En todo caso, será menos grave.  

 



8.2 Tradición y comunidad  

Además, aprendemos a valorar éticamente a partir de la experiencia de la comunidad y 
tradiciones en que vivimos. Como el ser humano es un animal social, la sociedad en que nace le 
transmite un conocimiento de la naturaleza. El conocimiento nunca parte de cero, ni en el terreno 
de las ciencias experimentales ni en la ética: siempre contamos con la experiencia adquirida 
durante siglos.  

Así como aprendemos a hablar escuchando a nuestros padres, así también aprendemos a 
valorar éticamente viendo los modelos de comportamiento socialmente aceptados. Esto no quiere 
decir que las pautas de comportamiento que nos transmite la comunidad sean infalibles. Son sólo 
un punto de partida. De la misma manera que una comunidad transmite unos conocimientos 
médicos muy generales (por ejemplo, que el té de manzanilla es bueno para las enfermedades 
estomacales, y la miel de abeja con limón alivia la irritación de la garganta), la comunidad 
transmite también criterios de valoración moral. Despreciar la experiencia ética que nos 
comunican nuestros padres sería una necedad.  

Pero conforme el individuo va madurando, tiene la obligación de asumir racionalmente esos 
conocimientos y criterios de valoración, comparándolos con la realidad natural. Sería absurdo que 
un médico graduado tratara el cólera con té de manzanilla y la difteria con miel de abeja. Estos 
medicamentos caseros no son adecuados para esas enfermedades. Incluso puede haber remedios 
médicos francamente equivocados: en la India se curaban las heridas con estiércol de vaca, el 
animal sagrado; con tales cataplasmas, lo único que provocaban era tétanos. La comunidad estaba 
equivocada: para una herida hace falta agua y jabón. Para los pueblos prehispánicos, los 
sacrificios humanos eran un culto agradable a dios. Así lo habían transmitido de generación en 
generación; su conocimiento estaba equivocado, aunque su intención no fuera mala. Ni curar 
heridas con estiércol ni sacar el corazón de las personas para ofrecerlo a los dioses son actos 
racionales, es decir, no todos los conocimientos éticos que transmite la comunidad ética son 
verdaderos.  

Por eso debe prestarse tanta importancia a que los niños, y en general toda persona, se 
desarrolle en una comunidad éticamente bien orientada. Para un muchacho que nace en una 
comunidad de mafiosos, será más difícil entender el valor de la vida humana, pues su familia se 
dedica a asesinar. El hijo de un funcionario político corrupto, tendrá más dificultades para 
entender el valor de la honestidad. Para el hijo de una prostituta será más difícil entender que el 
cuerpo humno no es una mercancía que se vende en la calle, y que el sexo tiene una dimensión de 
amor.  

8. 3 La destreza del juicio ético: La prudencia  

La ética enseña a juzgar si una acción es correcta o incorrecta, natural o antinatural, buena o 
mala. La valoración ética de un acto requiere un conocimiento doble: por un lado, conocer la 
naturaleza humana como pauta de conducta. Se trata de un conocimiento universal expresado en 
leyes del tipo "el homicidio es malo", "la lealtad con los amigos es un deber". Por otro lado, se 
necesita aplicar la ley al caso particular. Se trata de saber, por ejemplo, si puedo balacear a alguien 
que intenta violar a mi madre. Hace falta saber si aquí y ahora, en estas circunstancias concretas, 
en este momento preciso, algo es bueno o malo.  

 



Ninguna norma moral dice: "la sobriedad consiste en no beber más de dos cervezas". Lo que 
sí sabemos es que la sobriedad es un deber que tenemos para adecuarnos a la naturaleza humana, 
para no sucumbir a la embriaguez y a la irracionalidad. El prudente aplica la norma de la 
sobriedad a cada caso concreto, como un cirujano tiene que aplicar las normas generales de la 
medicina a un paciente concreto. En general, un antibiótico se utiliza para combatir infecciones 
bacterianas graves. Pero el médico debe valorar qué es más grave en el caso de un enfermo de los 
riñones con pulmonía: si atacar con antibióticos la enfermedad del sistema respiratorio y dañar los 
riñones, o cuidar el sistema renal con riesgo de que la infección respiratoria se extienda. La norma 
general de medicina no nos dice todo para un caso concreto. Igualmente, la norma general ética 
nos obliga a ser sobrios, pero no nos dice cuántos litros de cerveza permite la virtud.  

Si la norma general no nos dice todo sobre la valoración ética de cada caso, ¿qué podemos 
hacer para acertar en las decisiones particulares, aquí y ahora? Sólo quien posee la virtud de la 
prudencia logrará aplicar atinadamente la norma general a los casos particulares. Por lo tanto, 
debemos intentar adquirir esta virtud que conduce al acierto en la valoración QJoral. Hay cinco 
actos que contribuyen a una correcta valoración ética:  

a) La memoria de las experiencias. Es decir, comparar el caso concreto con otros similares. 
Por ejemplo, si recuerdo que después de cierto número de tragos comencé a comportarme 
demasiado efusivo, tengo ya un antecedente que me ayuda a juzgar en este preciso momento, yana 
beber más en el momento oportuno.  

b) Pedir consejo a quienes se reconoce como prudentes. Pedir consejo es algo así como 
acudir a la experiencia de los demás. Por ello es especialmente apreciado el consejo de los 
ancianos, pues tienen mucha experiencia. Son también de gran consejo que nos puede dar un capo 
de la mafia seguramente será muy útil para eludir a la policía, pero no para acertar moralmente.  

c) Tener circunspección. Esto significa saber considerar los diversos aspectos de una 
decisión, para lo cual se requiere tomar distancia, tener una cierta frialdad, no dejarse involucrar 
por los dilemas hasta el punto de perder objetividad. Suele ser muy complicado, pues hay algunas 
decisiones éticas que nos involucran de tal modo que advertimos solamente lo que nos agrada, nos 
conviene o nos atrae, que no siempre se identifica con lo que conviene a la ética. Es el caso de una 
muchacha que está enamorada de un joven apuesto, y que por considerar sólo su galanura, deja de 
lado que en la colonia le apodan Juan Charrasqueado (por aquello de que era borracho, parrandero 
y jugador).  

d) Pero la vida ética no requiere sólo de serenidad y circunspección, hace falta también 
rapidez:::. No sería prudente que por pensar demasiado si me caso o no. mi novia se fuera con 
otro. Prudencia no es sinónimo de cautela: habrá ocasiones en que lo más acertado sea actuar con 
audacia y arrojo, del mismo modo en que retrasar indefinidamente una decisión puede ser un acto 
imprudente, moralmente equivocado.  

e) El conocimiento de las inclinaciones propias. La persona que sabe que la mira de su 
pistola está ligeramente desviada hacia la izquierda, no apuntará al centro para tratar de dar en el 
blanco, sino ligeramente a la derecha para corregir el error. De la misma manera, el prudente que 
conoce su inclinación hacia la tacañería, procurará "pasarse un poco de generoso" para encontrar 
el justo medio.  

 



 

 

 

Estas cinco actitudes, entre otras, contribuyen a formar la virtud de la prudencia. A fuerza 
de elegir bien, el ser humano se va haciendo prudente, que no significa infalible: el prudente 
también se equivoca. Pero nada contribuye tanto a la adquisición de la prudencia —cimiento de la 
vida ética— como la firme intención de llevar una vida recta. Sólo esta disposición nos hará 
detenernos a recordar nuestra experiencia, pedir consejo, tener circunspección, actuar con rapidez 
y tratar de conocer nuestros propios defectos.  

La prudencia es, en conclusión, el hábito virtuoso que nos lleva a juzgar acertadamente 
sobre la moralidad de los actos concretos.  

Ejercicios  

1.- Responde brevemente por escrito las siguientes preguntas: ¿Para qué sirve la virtud de 
la prudencia? ¿Cómo se adquiere la virtud de la prudencia? ¿Cómo se desarrolla?  

2.- Ve la película Papá por siempre. ¿Piensas que el personaje central es una persona 
prudente? ¿Por qué? ¿Cuál es el origen de los problemas con su esposa? ¿Renuncia al trabajo 
después de pedir consejo?  

3.- Ve la película Marea roja. ¿Te parece que en esta película se plantea un problema de 
prudencia? ¿Por qué?  

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

Capítulo 9 

Ética y comunidad: las condiciones de la felicidad 

En el capítulo 6 dijimos que la felicidad del ser humano se encuentra en su propia 
perfección, esto es, en la realización de su naturaleza. A diferencia de los animales, el ser humano 
puede optar por comportarse según su naturaleza o comportarse antinaturalmente. Tal es la tarea 
del ser humano. Afirmamos también que nuestro fin último, aquello por lo cual elegimos los 
demás bienes, es la felicidad. Tendemos naturalmente a ser felices, pero no necesariamente lo 
seremos, pues podemos fallar en nuestra tarea. La consecución del fin último, la felicidad, se logra 
siendo plenamente persona, desarrollando nuestras capacidades naturales.  

En el capítulo 7 mostramos que el medio por el que la persona se adecua a su naturaleza es 
la libertad. El ser humano, libremente, asume su naturaleza y logra así su felicidad. En el capítulo 
8 mostramos los problemas que pueden surgir para saber qué es lo natural. Valorar moralmente 
una acción equivale a determinar si está de acuerdo a nuestra propia naturaleza o no. Esta 
valoración es tarea de la ética. De ahí que pueda decirse que la ética es una teoría y arte de la 
felicidad. La ética es el arte del buen Vivir.  

9. 1 Fin último objetivo y fin último subjetivo  

La felicidad es un estado subjetivo de satisfacción: es la situación interior de plenitud de una 
persona concreta. Para entender esto podemos comparar la felicidad con el placer. Ambos tienen 
una dimensión subjetiva. Hay personas que encuentran un gran placer escuchando a Los Beatles, y 
hay quienes lo encuentran escuchando la 93 Sinfonía de Beethoven. Hay personas que 
experimentan placer comiendo tacos de tripa a la salida del metro, y haya quienes esas fritangas 
les producen náuseas.  

Cuando afirmamos que la felicidad es subjetiva estamos diciendo que es el modo como una 
persona concreta se planifica totalmente. Los placeres son situaciones de bienestar particulares y 
pasajeros —asolearse en una playa, bailar en una disco, tomar una bebida refrescante— que 
satisfacen sólo de manera parcial. Los placeres que están a nuestro alcance no logran llenar el 
ansia infinita que tenemos de felicidad. De ahí que lo que puede causar placer a una persona -
escuchar a un cantante de moda- puede causarle repugnancia a otra. La felicidad, en cambio, es 
llenar completamente todos los deseos del ser humano; la felicidad consiste en realizar plenamente 
su naturaleza. Y como todos tenemos la misma naturaleza, podemos decir que la felicidad tiene 
una dimensión objetiva. Seremos felices gozando del mismo objeto que llene nuestras 
capacidades. Sólo un bien infinito puede llenar la capacidad infinita de amar y de conocer del ser 



humano.  

No obstante, existen unas condiciones que facilitan la felicidad. En el capítulo 5 ya 
hablamos de la adquisición de hábitos. Las virtudes son condición de la felicidad. La vida virtuosa 
hace que el deber sea placentero, facilita la autorrealización y, por tanto, nos aproxima a la 
felicidad. Pero la vida virtuosa requiere de unas condiciones sociales. El ser humano es 
naturalmente un animal social, y por ello sólo se realiza plenamente dentro de una comunidad. 
Estas condiciones son: un mínimo de bienestar corporal y la amistad.  

9.2 Un mínimo de bienestar corporal  

Decir que la persona es racional no debe llevamos a desconocer su dimensión corporal. No 
somos un espíritu puro, una especie de ángel con cuerpo. El ser humano es espiritual y corporal.  

 

 

En consecuencia, la plenitud de su naturaleza sólo se logra si el cuerpo tiene los elementos 
suficientes para desempeñar sus funciones vitales. No se pueden desarrollar cabalmente las 
capacidades racionales si el cuerpo se encuentra gravemente insatisfecho. Es difícil pensar y elegir 
con hambre y con sueño.  

De ahí que, si todos tenemos el derecho a la felicidad, tenemos también el derecho a un 
mínimo de bienestar material que nos permita estar en condiciones de alcanzar nuestra plenitud. 
Adviértase que no estamos identificando felicidad con bienestar material. La felicidad no consiste 
en estar bien comidos y descansados, como un perro consentido. Lo que estamos diciendo es que 
el alimento, el vestido, el descanso, son supuestos sin los cuales la vida virtuosa se hace cuesta 
arriba y, por tanto, la autorrealización se dificulta enormemente.  

Pensemos en una persona que tiene que tiene que trabajar 10 horas diarias, apretando 
tuercas, con frío, poca luz, entre el ruido de las máquinas. Que además tiene que invertir cuatro 
horas al día para transportarse de su casa al trabajo y del trabajo a su casa. Y que por ganar poco 
dinero, no se puede alimentar bien y vive en malas condiciones de higiene. Además, sufre porque 
no puede comprar las medicinas para su madre enferma. Esta pobre persona encontrará graves 
dificultades para vivir virtudes como la laboriosidad y la alegría. Tampoco puede ser feliz porque 
carece de un mínimo de bienes que le convienen a su naturaleza corporal, como ingerir un mínimo 
de proteínas y dormir un mínimo de horas. Seguramente esta persona enfermará, pues está 
sometido a una tensión antinatural.  

Muchos sectores de la sociedad y de la civilización en que vivimos tienen grave 
responsabilidad en esta falta de condiciones para la vida feliz. La felicidad individual no se 
alcanza sin pensar en la felicidad de los demás. Esto no es una frase cursi, es la constatación de un 
hecho real: el ser humano es social, y su felicidad sólo se alcanza viviendo socialmente. Nuestra 
felicidad depende de la felicidad de los demás.  

9. 3 Amistad y familia  

El ser humano es un ser naturalmente abierto hacia los demás. Se ha popularizado la idea de 
que el ser humano es egoísta por naturaleza: El hombre es el lobo del hombre. Tal generalización 



arranca de fijamos exclusivamente en los delitos que nos presentan los periódicos. No podemos 
negarlos, pero es un hecho igualmente cierto, que la mayoría de nosotros no estamos dañando 
continuamente a nuestro prójimo. Las madres continúan alimentando a sus hijos. El comercio no 
es un engaño completo. Los médicos suelen curar. En otras palabras, la sociedad funciona sobre la 
confianza. No desconfiamos absolutamente los unos de los otros. Existe, sin duda, una cierta 
desconfianza, pero hay mucha más confianza. Tomamos las medicinas sin pensar que son veneno 
(aunque haya habido casos de gente que se envenena con medicinas). Dejamos un voucher abierto 
en un hotel, confiando en que sólo nos cargarán lo gastado. Nos inscribimos en una escuela 
creyendo que tiene incorporación oficial. Nos subimos en un avión pensando que el piloto sabe 
conducirlo. Confiamos asuntos íntimos a un amigo, confiando en su discreción.  

Existen tres niveles en la vida comunitaria. El primero es la vida familiar. Biológicamente el 
ser humano nace en el seno de una familia, a diferencia de algunos microbios que se generan por 
bipartición, o de las plantas que nacen de semillas. El niño requiere de cuidados intensivos y por 
largo tiempo, a diferencia de un potro que a los pocos minutos de nacer ya puede caminar. Para 
los seres humanos, la familia es el núcleo donde se nos enseña la más importante de nuestras 
destrezas: el lenguaje.  

Un segundo nivel es el de la amistad. Los amigos son aquellas personas que nos han elegido 
y a quienes hemos elegido como compañeros de vida. El tercer nivel es el de la sociedad en 
general, en la que estamos incluidos fundamentalmente a través de nuestras labores profesionales.  

 

A continuación enunciaremos los cuatro motivos por los que el ser humano requiere de esta vida 
comunitaria para ser feliz:  

a) En primer lugar, el ser humano requiere una serie de cuidados y atenciones que no puede 
darse a sí mismo. Un enfermo necesita de alguien que le prepare la comida. Un bebé requiere de 
alguien que le cambie los pañales. Y un anciano necesita alguien que le ayude a ganarse el 
alimento. Incluso un joven fuerte y sano no sería capaz de procurarse todos los bienes que le 
facilita la vida en sociedad. Como ya señalamos, sin vida comunitaria no se puede aprender a 
manejar la herramienta más necesaria para la vida humana: el lenguaje. Mientras un oso puede 
vivir aislado en un bosque, el ser humano es viable biológicamente sólo si vive en comunidad, y la 
comunidad humana sólo se construye gracias al lenguaje. Los niños de la selva —como Mowgli— 
son excepción. Robinson Crusoe sobrevivió gracias a los conocimientos que previamente aprendió 
en la sociedad. Nos encontramos entonces con que la racionalidad que todos tenemos por 
naturaleza requiere del lenguaje que se aprende en la misma comunidad. Nuestra racionalidad no 
se desarrolla cabalmente sin lenguaje, el lenguaje sólo se desarrolla en vida común. Entonces, el 
ser humano no alcanza plenamente la naturaleza que le es debida si no es por los demás seres 
humanos.  

b) Pero no sólo las capacidades comunicativas —y, según lo anterior, también las 
capacidades cognoscitivas— quedarían frustradas si no estuviéramos en contacto con nuestros 
semejantes, sino también las capacidades afectivas, la tendencia a querer y a ser querido. El afecto 
y el amor son espontáneos en nosotros (haría falta un esfuerzo sobrehumano para no amar a 
nadie). Estos elementos de la constitución natural del ser humano tampoco se pueden desarrollar 
fuera de la comunidad. El ser humano naturalmente tiende a amar y naturalmente necesita afecto.  

c) El ser humano es naturalmente un ser cultural, y los bienes de la cultura y la civilización 



sólo se alcanzan comunitariamente. Nuevamente, para que el ser humano sea biológicamente 
viable, requiere un mínimo de productos culturales y tecnológicos: vestido, utensilios de cocina, 
de caza, fuego. Todos estos bienes sólo se generan en sociedad. Existe un gran número de metas 
que el ser humano se plantea y que sólo puede llevar a cabo con éxito en conjunto. Por ejemplo, 
un individuo aislado no puede construir una presa para regar un valle; necesita la ayuda de otras 
personas. Un individuo aislado no puede tocar una sinfonía, pues le hacen falta amigos para 
completar la orquesta.  

d) Por último, también la virtud (y el vicio) se aprende comunitariamente. Ya lo dice el 
refrán: "el que con lobos anda, a aullar se enseña". Pero la comunidad no sólo facilita la virtud por 
el valor del ejemplo, sino porque hay virtudes que serían imposibles de practicar si no hubiera 
otros seres humanos. Tal es el caso de la justicia, de la misericordia, de la generosidad o de la 
lealtad.  

Por estos cuatro motivos es natural que los seres humanos crezcan en una familia, que 
formen nuevas familias, y que tengan amigos. El pleno desarrollo de sus capacidades, la 
perfección de su naturaleza, sería imposible sin la virtud (la vida buena) y sin la presencia de estas 
condiciones.  

Llega un momento en que la ética, teoría de la felicidad y arte del buen vivir, constata que 
todos los bienes que se presentan al ser humano son insuficientes para saciar su capacidad de 
conocer y de amar. La naturaleza del ser humano está abierta al infinito. Una antropología que 
tiene un concepto del ser humano dirigido a Dios, resuelve el problema de la insuficiencia de los 
bienes terrenos, haciendo que el fm objetivo del ser humano sea Dios, y que le sea posible 
alcanzar su fin subjetivo: la felicidad. Una antropología que no acepta la existencia de Dios se 
encuentra con un problema prácticamente insoluble, pues la felicidad plena nunca se puede 
alcanzar con bienes finitos. La ética termina en un arte de conseguir, no la felicidad perfecta, que 
sería inasequible, sino el grado de felicidad posible para la persona. (En la segunda parte del libro 
veremos cómo algunos filósofos idearon una ética sin Dios, una ética como economía y cálculo 
del máximo placer posible en esta tierra.)  

Si, en efecto, nuestra civilización no ha conseguido procurar a un gran número de seres 
humanos las condiciones indispensables para buscar la autorrealización, también la religión abre 
un camino a estas personas, dándole un sentido a su sufrimiento y una esperanza a sus deseos de 
felicidad. Esto no significa que debamos renunciar a la lucha por construir una civilización más 
justa, que brinde las condiciones materiales y espirituales necesarias para la plenificación de las 
capacidades de todos los seres humanos. La religión no debe entenderse como una evasión del 
mundo real, como una droga que nos lleva a olvidar que vivimos en una sociedad injusta que 
debemos transformar. Por el contrario, el culto a Dios debe llevar al respeto del ser humano, 
criatura suya. Y por lo tanto, la felicidad de los demás es también una tarea que Dios ha 
encomendado.  

Ejercicios  

l. Dividir al grupo en equipos. Cada equipo discutirá las siguientes preguntas: ¿Por qué en 
la mayoría de las películas de mafiosos y delincuentes, al final terminan peleando entre sí? ¿La 
complicidad para el mal es un tipo de amistad?  

2.- ¿Qué características tiene la verdadera amistad? ¿Cómo se reconoce a un amigo 
verdadero?  



3.- Lee detenidamente el siguiente refrán: "Quien continuamente está tomando el pulso a su 
propia felicidad, nunca será feliz". ¿Qué significa? ¿Cómo se relaciona con lo que hemos visto?  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Capítulo 10 
 

Política y ética 

En el capítulo anterior estudiamos cómo la comunidad familiar y social son condiciones 
para el desarrollo de la propia personalidad y por tanto para la autorrealización. No es posible 
vivir de acuerdo a nuestra propia naturaleza y marginar al mismo tiempo nuestro carácter social. 
En este capítulo estudiaremos brevemente las relaciones que existen entre ética y política, es decir, 
entre el arte de vivir bien y el arte de gobernar.  

10.1 La política como una gran ética  



Se ha difundido la idea de que la ética y la política no tienen nada que ver. A partir de 
Maquiavelo (pensador italiano del Renacimiento), la política suele entenderse como una técnica 
que está regida únicamente por los criterios de utilidad y eficiencia, como arte de conseguir y 
conservar el poder. El poderoso primer ministro de la Reina Victoria de Inglaterra, Disraeli, solía 
repetir:  

"En política no existe el honor". Muchos piensan hoy de la misma manera, y se imaginan 
que la política es manipulación, capacidad para engañar o, en el mejor de los casos, un 
conocimiento de las leyes económicas. En pocas palabras, en política no hay ética.  

Esta postura comete dos errores:  

a) Si el fundamento de la ética es la naturaleza humana, podemos decir que en cualquier 
sitio —en la universidad, en la empresa, en el gobierno— llevamos esta naturaleza. El ser humano 
no deja de serlo cuando es elegido diputado o secretario de gobierno. Por tanto, todas nuestras 
acciones, sea cual sea su ámbito, nos perfeccionan como personas o nos alejan de nuestro modo 
natural de ser. La política no es la excepción.  

La actividad política, por ser una actividad humana, ejercida libremente, tiene 
intrínsecamente una dimensión ética. Dondequiera que se ejerza la libertad, dondequiera que se 
tomen decisiones, hay ética. El ser humano es esencialmente un animal ético.  

b) Suponer que la política no tiene nada que ver con la ética implica que la vida pública no 
tiene nada que ver con la vida privada. Algunos piensan que las convicciones y comportamientos 
morales privados nada tienen que ver con las decisiones de gobierno. La decisión de embriagarse 
es del ámbito ético y no tiene ninguna relación con el gobierno de un pueblo. Esta postura no es 
del todo exacta; la vida pública influye en la vida privada, y la vida privada en la pública. Esto 
quiere decir que un pueblo constituido por ciudadanos ebrios seguramente tendrá serios problemas 
laborales. La vida privada sí influye -al menos remotamente- en la vida política. La pobreza 
producida por la corrupción de muchos gobernantes latinoamericanos es la prueba más palpable.  

Hay personas sin embargo que llevan —intentan llevar— una doble vida (parece que tienen 
el síndrome del Dr. Jekill y Mr. Hyde: buenos en unos momentos, pero despiadados y 
monstruosos en otros). Son las personas que se comportan de modo corrupto y deshonesto en el 
trabajo, pero se enojan porque a su hijo lo corrieron de la escuela por copiar. Son los alumnos que 
copian, pero se enojan porque su novia los engaña. Son los empresarios que "sueltan una lana" 
para obtener un contrato, pero se molestan porque hay que dar una mordida para sacar la licencia 
de conducir. Esta doble vida daña a la persona y, tarde o temprano, el individuo tiene que elegir 
una de sus "vidas". La doble moral es más un mito que una realidad, pues llega un momento en 
que el individuo se decide por una de sus "dos morales". El "Padrino" (aquel famoso personaje 
cinematográfico) termina por utilizar su moral de mafioso (sin respeto por la dignidad humana) en 
su vida privada.  

 

No sólo se trata de que el arte de la política esté regido por la ética, como lo está la medicina 
o el periodismo. Toda actividad humana libre tiene una dimensión ética, pero la política está 
vinculada a la ética de un modo más estrecho. El fin de la política es gobernar, y un buen gobierno 
es aquel que busca el bienestar de los ciudadanos. Un estado se legitima en la medida en que logra 
esta meta; un gobierno que no busca el bienestar de los ciudadanos es ilegítimo. Se trata de una 



dictadura o una tiranía.  

El bienestar de los ciudadanos tiene dos aspectos: material y espiritual. Un gobierno que 
sólo persiguiera el bienestar material de sus ciudadanos tendría una visión miope y estrecha del ser 
humano. Somos por naturaleza un animal racional. El Estado tiene como finalidad facilitar la 
realización del ser humano en su integridad: como ser racional y ser corpóreo.  

a) Una responsabilidad primordial del Estado es procurar para sus ciudadanos las 
condiciones para que haya un desarrollo económico adecuado y una justa distribución de la 
riqueza. Un gobierno que rige una sociedad donde la diferencia de clases es abrumadora, y donde 
el trabajo honrado no permite vivir dignamente, es un gobierno fracasado. El gobierno debe 
desarrollar mecanismos para lograr que la gente que trabaja tenga un nivel de vida digno.  

b) Íntimamente unido al anterior se encuentra el aspecto espiritual. El Estado no debe 
preocuparse únicamente porque sus ciudadanos ingieran el número de calorías y proteínas 
necesarias para mantener la salud. Un país no es una granja de animales de engorda. Tampoco 
debe comportarse como los emperadores romanos, que daban a sus súbditos "pan y circo". Dar a 
una persona sólo comida y entretenimiento es tratarlo como animal, es amputarle su racionalidad. 
El gobierno debe promover los bienes espirituales para sus súbditos en dos campos:  

i) Los bienes de la cultura y de la ciencia. No se trata de que el Estado ni los gobernantes 
elaboren la ciencia y la cultura aunque pueden hacerlo-- sino de que faciliten que estos bienes sean 
accesibles a todos los ciudadanos. El ser humano, por ser animal racional, tiene derecho a que la 
comunidad le facilite el desarrollo de su racionalidad. La educación en general y la investigación 
científica, junto con las artes y el desarrollo de la tecnología, son tareas que el gobierno debe 
promover.  

ii) El estado de derecho debe ser promovido por el gobierno.  

Por estado de derecho entendemos la situación de una comunidad regida por leyes justas 
que realmente se aplican. Las leyes tienen como función castigar acciones malas, es decir, 
acciones que van en contra de la naturaleza humana. En el estado de derecho, por ejemplo, se 
castiga el robo y se protege la vida de los individuos. No se persigue el robo únicamente porque 
deteriora la convivencia, sino porque efectivamente atenta contra la dignidad humana, y en esa 
medida deteriora la convivencia.  

Esto no quiere decir que Derecho y Ética sean equivalentes.  

Las normas éticas no se agotan en el Derecho. El Derecho castiga fundamentalmente 
aquellas acciones externas que dañan a la comunidad, pero no castiga acciones que, siendo 
irracionales, no dañan más que a la persona que las realiza. Por ejemplo, el Estado persigue a los 
padres que atentan contra la integridad física de sus hijos, pero no puede castigar a los padres que 
no les muestran cariño. Odiar a nuestra compañera de banca y alegramos porque reprobó y la dejó 
el novio, es inmoral, pero no está contemplado en el código penal.  

 

 

 



En definitiva, el gobierno tiene el deber de hacer atractiva la virtud y repugnante el vicio, es 
decir, facilitar a sus ciudadanos la tarea de plenificar libremente sus capacidades naturales.  

Ejercicios  

1.- Ve la película El hombre de dos reinos. ¿Cómo resuelve Tomás Moro el dilema entre 
ética y política? ¿Piensas que para este personaje nada tiene que ve la ética con la política? ¿Por 
qué?  

2.- Dividir al grupo en equipos. Cada equipo elaborará una propuesta concreta y sencilla 
para difundir los bienes de la cultura en su preparatoria.  

3.- Leer al azar tres o cuatro notas sobre política nacional de cualquier periódico. ¿Cuál te 
parece que es la principal preocupación de los políticos? ¿Por qué? ¿En qué lo notas?  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

SEGUNDA PARTE 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



INTRODUCCIÓN 

A continuación estudiaremos lo que algunos filósofos han pensado sobre la ética a lo largo 
de la historia. Seguramente te preguntarás por qué hace falta estudiar el pensamiento de unos 
autores del pasado. La respuesta es múltiple.  

Primero, porque esos autores han influido, están influyendo en nuestro modo de pensar y 
vivir la ética. La filosofía de Karl Marx., por ejemplo, ha tenido gran impacto en la vida de 
muchas personas y ha determinado importantes acontecimientos históricos.  

Segundo, porque estudiar distintos modos de filosofar ayuda a desarrollar la capacidad 
crítica y argumentativa. Frente a la historia de la filosofía no cabe una posición neutral: hay que 
hacer juicios, tomar partido por la verdad. Debes aprender a defender racionalmente la verdad y a 
argumentar contra el error. Los filósofos no son infalibles y parte de la formación intelectual 
consiste en discernir el error. Los filósofos también aciertan, y debes aprender a discernir la 
verdad.  

Al finalizar el estudio de esta segunda parte, te habrás dado cuenta de cómo los filósofos 
que aquí mencionamos han jugado un papel importante en nuestra civilización. Es conveniente 
que sepas dialogar y discutir con sus ideas para que no te veas arrastrado, como tantas veces 
sucede, por el encanto o el prestigio de un nombre raro, o por algún libro de moda.  

El ministro de propaganda de Hitler decía que una mentira repetida mil veces termina por 
ser verdad. Nada más "falso en filosofía: la verdad es la verdad, y el error es el error, aunque lo 
sostenga un premio Nóbel o un campesino analfabeto.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Capítulo 1 

El relativismo moral: Sócrates y los sofistas 

1.1El contexto histórico: educación para la democracia  

El siglo V a. C. es una época de gran dinamismo en Grecia. Las ciudades-estado crecen y en 
muchas de ellas se consolida la democracia. En Atenas, todos los hombres libres adquieren la 
ciudadanía, el derecho a votar y a discutir sobre los asuntos públicos. También el comercio se 
desarrolla en Atenas. Los barcos atenienses cruzan el Mediterráneo. En el puerto ateniense de El 
Pireo, anclan naves que transportan ideas y mercancías de lejanas regiones. El ciudadano 
ateniense entra en contacto con otras religiones, con otros valores morales y con otras maneras de 
ver la vida.  

Al mismo tiempo, el ciudadano ateniense necesita una nueva educación. Para triunfar en la 
polis debe aprender a hablar en público, a defender sus ideas, a dar argumentos y razones.  

Los sofistas son la respuesta a esta necesidad. Sofista viene del griego sofos, que quiere 
decir sabio. Los sofistas son maestros en el arte de convencer, de persuadir, de argumentar. Los 
sofistas enseñan a los jóvenes griegos a discutir y a defender sus puntos de vista con la fuerza del 
lenguaje y del raciocinio.  

Esta nueva generación de maestros vive de sus enseñanzas.  

Cobran por transmitir su arte de la persuasión, a diferencia de los viejos sabios griegos,' como 
Pitágoras y Tales de Mileto, que no cobraban por enseñar.  

1.2 El poder de la razón  

Los sofistas pronto se dieron cuenta de que la argumentación lógica es poderosísima, y que puede 
engañar. Un sofista hábil puede hacer que una acción buena parezca mala, y que una mala parezca 
buena. Por ejemplo, se cuenta que un sofista presumía de ser tan buen maestro que era capaz de 
enseñar a sus discípulos a convencer a cualquier persona de cualquier cosa. Cuando uno de sus 
discípulos culminó su enseñanza con él, le dijo: "Te vaya convencer de que no me cobres. Si te 
convenzo, entonces no me cobrarás, pues ya te he convencido. Si no te convenzo, no me cobrarás, 
porque no me has enseñado a convencer". Esta capacidad del raciocinio llevó a que muchos 
empezaran a poner en duda la existencia de la verdad. A base de defender cualquier causa, o 
argumentar cualquier punto de vista si se les pagaba por ello, los sofistas perdieron su fe en la 
verdad.  

Usualmente se ataca a los sofistas como corruptores del mundo griego. Este ataque tiene 
parte de razón, pues la sofistica debilitó los valores religiosos y las tradiciones que sostenían a las 
ciudades-estado, y difundió un relativismo ético, y un individualismo que hacía daño a la vida 
civil. Aunque también es cierto que los sofistas fueron educadores y forjadores del mundo griego. 
La democracia requiere de buenos discursos y buenos argumentos. De lo contrario se convierte en 
tiranía. Los sofistas fueron educadores para la democracia.  

A continuación enunciaremos brevemente las tesis de algunos sofistas.  



1.3 Calicles  

Calicles ha pasado a la historia por su tesis: "la leye es la del más fuerte". Según Calicles no 
hay que fundamentar la ética con teoría, ni justificarla racionalmente. Algo es bueno si yo puedo 
hacerlo.  

Ser justo equivale a ser poderoso. Hablar de objetividad y universalidad de la ética es 
absurdo. El hombre fuerte no justifica su comportamiento, sencillamente lo impone y aplasta a los 
demás.  

Calicles dice: "Pero la naturaleza demuestra que es justo que el que vale más, tenga más que 
otro que vale menos, y que el más fuerte, tenga más que el débil. Ello hace ver en mil ocasiones 
que esto es lo que sucede tanto respecto de los animales, como de los hombres mismos, entre los 
cuales vemos ciudades enteras donde la regla de lo justo es que el más fuerte mande al débil, y 
que posea más".  

Calicles se adelantó al pensamiento de Nietzsche (cap. 9), y su postura está muy difundida 
en la práctica, aunque pocos se atreven a defenderla en el plano teórico.  

1.4 Gorgias de Leontino  

Gorgias fue un sofista muy respetado por sus conciudadanos, pues su destreza para pablar y 
para convencer trajo beneficios a su ciudad. Gorgias ha pasado a la historia por aftrmar que el 
saber fundamental y más importante es la retórica, arte de persuadir.  

Gorgias sostenía que el verdadero poder y saber es la capacidad de convencer. Por ejemplo, 
un médico experto que no convence a su paciente de tomarse las medicinas conveníentes, no 
curará a nadie. Si el paciente no es convencido por el médico de que ingerir tal remedio lo curará, 
el médico ha fracasado en su tarea de curar. Sería mucho más útil, en este caso, un buen retórico 
que supiera convencer al paciente de tomar talo cual medicina.  

En un alarde de maestría, Gorgias gustaba "demostrar" al público te3is absurdas (tales como 
"Nada existe") para presumir su capacidad persuasiva.  

1.5 Protágoras de Abdera  

A Protágoras se le atribuye la frase "El hombre es la medida de todas las cosas". Es difícil 
de saber qué fue exactamente lo que quiso decir Protágoras. La mayoría de los estudiosos, 
incluyendo a Aristóteles, piensan que implica un antropocentrismo y subjetivismo. Es decir, para 
Protágoras no existe un punto de vista objetivo de nada, pues todo depende del individuo que 
juzga. No hay leyes morales universales, ní conocimientos científicos válidos. Todo son 
apreciaciones personales y subjetivas.  

Cuando una persona afirma "Esa es tu verdad, pero yo tengo mi verdad", está adoptando la 
tesis de Protágoras. Seguramente el filósofo de Abdera estaría de acuerdo con el dicho aquel: 
"Nada es verdad, nada es mentira, todo depende del color del cristal con que se mira".  

 

 



1.6 Sócrates  

El filósofo ateniense, maestro de Platón, se da cuenta de que la sofística termina por destruir 
las bases de la ética. El relativismo y el subjetivismo destruyen la vida de la ciudad. Por ello, se 
dedica a tratar de refutar a los sofistas y a construir una ética sólidamente edificada.  

 

universales) porque no todos los padres pueden regalar un coche a sus hijos estudiosos, o porque 
puede haber un muchacho al que no le gusten los coches. El imperativo de estudiar para el examen 
sólo valdría para el que tuviera padres ricos y pudiera manejar. No sería una norma moral, no sería 
una ley ética universal.  

Por eso la norma moral tiene que ser un imperativo categórico: hay que cumplir el deber 
porque es bueno en sí mismo, y en esa medida obliga a todos los hombres.  

5. 6 El formalismo kantiano  

¿A qué me obliga el imperativo categórico? ¿En qué consiste mi deber? En la filosofía 
moral kantiana estas preguntas no tienen una respuesta material, es decir, del tipo "debes buscar 
un equilibrio entre el placer y el dolor", o "debes obedecer siempre a tus superiores", pues el 
imperativo categórico está expresado formalmente. La mejor manera de entender qué significa 
formalismo, es recordar la naturaleza de las matemáticas, que son una ciencia formal. Por 
ejemplo, 2 + 2 = 4 es una proposición formal, que carece de contenido material. No tiene 
importancia si sumamos manzanas, países o individuos: 2 + 2 es siempre 4.  

Con el imperativo categórico Kant trata de expresar la ley moral de tal manera que valga 
para cualquier circunstancia, tiempo ó acción. Por eso lo expresa de una manera formal: "Obra de 
tal manera que tu acción pueda ser elevada a la categoría de norma universal” '. Esta ley es 
parecida a una fórmula matemática, que vale para cualquier "relleno". Así como 2 + 2 es siempre 
4, y por tanto 2 manzanas + 2 manzanas = 4 manzanas, así el imperativo categórico puede ser 
aplicado a cualquier circunstancia. Cuando tengo que decidir si debo decir la verdad o puedo 
mentir, he de considerar si mi acción puede ser elevada a la categoría de norma universal. Por 
ejemplo, ¿sería posible la comunicación si todos los hombres mintiéramos? No. Por lo tanto, la 
mentira no puede ser norma universal de conducta, y por lo tanto no debo mentir. Únicamente 
decir la verdad puede ser elevado a la categoría de norma universal.  

Destacaremos algunos rasgos de su pensamiento:  

a) Mayéutica. Sócrates era hijo de una partera, y se dedicó él mismo a ayudar a sus 
conciudadanos a parir, pero no hijos, como su madre, sino ideas. Sócrates era un habilísimo 
argumentador, que por medio de preguntas conducía sus interlocutores a darse cuenta de sus 
errores éticos. Muchas veces los hacía contradecirse o, sacando todas las consecuencias de una 
idea de su interlocutor, la refutaba. La ironía era parte de su estrategia para conducir a los 
atenienses a abandonar su creencia de que lo sabían todo. La ironía socrática es una especie de 
burla contra la autosuficiencia, la vanidad de los sofistas, quienes estaban muy seguros de sus 
conocimientos y sus habilidades argumentativas.  

 



b) La ignorancia como causa del mal. Si Sócrates trataba de que los atenienses se 
aproximaran a las ideas acerca de lo bueno, lo justo, lo valeroso, es porque pensaba que el origen 
de las acciones malas está en la ignorancia. Los hombres actúan inmoralmente por ignorancia, 
porque no conocen el bien. Cuando un hombre sabe en qué consiste el bien —pensaba Sócrates— 
no puede dejar de obrar acertadamente. A esta tesis se le conoce como el intelectualismo 
socrático, por la importancia —preeminencia- que da al conocimiento en la vida ética. Sócrates 
deja de lado, en cierto modo, la libertad que tenemos de, sabiendo en qué consiste lo bueno, elegir 
lo malo.  

c) El concepto de virtud. Como consecuencia de su intelectualismo, Sócrates se da a la tarea 
de la definición de las diversas virtudes. Sólo sabiendo qué es una virtud, la tendremos. Si no 
sabemos qué es la fortaleza, no podremos ser fuertes. Si somos capaces de definir, es decir, de 
conocer lo que es la fortaleza, seremos fuertes.  

d) La justicia como virtud. Sócrates se percata de que es mejor sufrir una injusticia que 
cometerla. La razón es que, quien comete injusticia, daña a dos personas: al agredido y a sí 
mismo. Quien ejecuta una acción injusta, se lastima a sí mismo, atenta contra su naturaleza: se 
hace injusto. El que comete injusticia va formándose un carácter injusto: su alma recibe una 
herida, tal como el cuerpo se lastima cuando es golpeado.  

 

Ejercicios  

1.- Leer tres notas sobre política de la primera sección de cualquier periódico. 
¿Consideras que actualmente se sigue practicando la sofistica? ¿Te parece que la retórica sigue 
siendo muy importante en política? ¿Por qué? ¿En qué lo notas?  

2.- Ver la película Los intocables teniendo en mente la doctrina socrática del 
intelectualismo. ¿Te parece que Al Capone se comporta inmoralmente por ignorancia? ¿Piensas 
que Capone es criminal por ignorancia? ¿Qué diría Sócrates al respecto?  

3.- Desarrolla brevemente por escrito el siguiente tema: Las consecuencias sociales del 
relativismo ético.  

 

 

 

 

 

 

 



Capítulo 2 

El arte del placer: Epicuro 

2. 1 El nuevo mundo helenístico  

La Grecia clásica nunca fue un imperio en el sentido moderno del término. Lo que hoy 
conocemos por Grecia era un conjunto de ciudades-estado, independientes y autónomas, con 
frecuentes guerras entre sí. Los ciudadanos de cada polis estaban orgullosos de pertenecer a su 
ciudad y la religión jugaba un papel importante en la vida ciudadana. Cada ciudad tenía unas leyes 
(una constitución) y un especie de dios patrono. Atenas era protegida por Atenea, diosa de la 
sabiduría, y la ciudad de Argos por Hera diosa de la fidelidad. Religión y política estaban 
Íntimamente unidas.  

Alejandro Magno (muerto en 323 a. e.) transformó este mundo. Este brillante guerrero 
conquistó casi todas las ciudades griegas y el vasto imperio persa, y todo lo unió bajo su mando. 
El ideal político ya no fue la polis clásica, sino un imperio cosmopolita. Alejandro no era, 
propiamente hablando, un griego: era un bárbaro macedonio educado a la manera griega. En pocas 
palabras, Alejandro destruyó la estructura política del mundo griego clásico.  

Estos cambios políticos, sumados a un intenso contacto cultural con las costumbres de otros 
pueblos (egipcios, persa . fenicios), a un cansancio filosófico y un escepticismo generalizado entre 
los ciudadanos, llevó a los filósofos a ocupar e primordialmente de asuntos prácticos, como la 
ética. Los filósofos al presenciar la caída del mundo griego clásico, reaccionan interesándose por 
et arte de vivir bien, por el arte de ser feliz en lugar de seguir preguntándose por el origen y 
principio del cosmos.  

2. 2 Epicuro: vida y obra  

En este contexto se desarrolló el epicureísmo. Epicuro nació en el 341 a.C. Hacia el 307 a.C. 
ya había fundado su escuela en un jardín en las afueras de Atenas. Mientras que la Academia, 
funda por Platón, y el Liceo, fundado por Aristóteles, eran lugares enseñanza rigurosa y teórica, el 
jardín de Epicuro era, ante todo, un lugar donde los hombres debían aprender a ser felices. La 
especulación teórica no era, en modo alguno, el interés de Epicuro. Las ideas de Epicuro sobre la 
naturaleza y sus principios constitutivos tienen como finalidad respaldar su ética, su filosofía 
práctica, y nada más. A Epicuro no le importa conocer la naturaleza ni la realidad sino en la 
medida que ese conocimiento sirve para ser feliz: "Si no nos perturbase el temor ante los 
fenómenos celestiales y ante la muerte -que puede ser algo que nos toque de cerca-, no tendríamos 
necesidad de la ciencia de la naturaleza”.  

2. 3 El materialismo atomista  

Epicuro es un filósofo materialista. La realidad se agota en lo material, en los átomos. 
Epicuro recoge la doctrina atomista de Demócrito, para quien todo estaba compuesto de unas 
partículas pequeñísimas e indivisibles a las que llamó "átomos" (del griego, "a", privación, y 
"tomé", división; átomo = indivisible). Según Epicuro, toda la realidad, incluso el alma, está 
compuesta de átomos materiales. Estos átomos se mueven por naturaleza, y ese movimiento 
compone la realidad dinámica del universo. Los átomos son móviles de suyo.  



2. 4 Libertad y materialismo  

Pero si lo único que existe son átomos que se mueven según unas leyes físicas, unas reglas 
mecánicas, ¿cómo se explica la libertad humana? Epicuro se topa con el problema típico del 
materialismo: la libertad. En estricto sentido, la libertad no puede caber ni en las máquinas ni en 
vegetales y animales. La libertad requiere un "zafarse" de la materia. Ser libre exige no estar 
determinado por las leyes mecánicas del universo.  

El problema con que se enfrentó Epicuro es grande. Por un lado, ha aceptado que el 
universo es una especie de gran máquina compuesta de partículas que se atraen y se repelen según 
unas leyes físicas. Algo muy parecido a la química moderna, según la cual, los átomos se 
combinan necesariamente de acuerdo a su estructura. Si el alma es material, ¿cómo explicar la 
libertad? Epicuro recurre a una treta: los átomos caen necesariamente, pero cabe una cierta 
desviación. Esta desviación, llamada en griego clinamen, es el espacio propio de la libertad. Para 
aclarar esto un poco, hagamos una comparación. Si arrojamos a un hombre desde el Empire State, 
este hombre necesariamente se estrellará contra el suelo; está determinado a caer. Pero que este 
cuerpo vaya a estrellarse contra el piso, no significa que la caída seguirá necesariamente una línea 
recta perfecta. Por casualidad, por azar, el infortunado individuo puede desviarse ligeramente 
hacia los lados y, en lugar de estrellarse en el punto "X" de la banqueta, puede estrellarse dos o 
tres metros más a la derecha o a la izquierda. El clinamen no está regido por leyes necesarias, no 
está determinado. Por tanto, hay un espacio de incertidumbre, hay un margen pequeñísimo de 
indeterminación. Este margen permite al hombre escapar --en sentido muy amplio- al 
determinismo.  

Bien sabe Epicuro que si todo en el mundo estuviese determinado, si el destino ya estuviese 
impuesto a las cosas y al hombre, sería absurdo hacer ética. ¿Para qué preocuparmos de nuestra 
felicidad si todo está predeterminado? Daría lo mismo preocuparse o no, al fin y al cabo, seríamos 
felices o infelices según lo determinara nuestro destino.  

Esta teoría del epicureismo es importantísima, pues es uno de los grandes intentos por hacer 
compatible el materialismo con la libertad, y, por tanto, con la ética.  

2. 5 Placer y felicidad  

Epicuro afirma que el fin del hombre, y por tanto su felicidad, es el placer. Esta es la tesis 
central del epicureismo. El sentido y finalidad de nuestra vida es llevar una vida lo más placentera 
posible.  

No debemos confundir el epicureismo con el hedonismo burdo. Hedoné significa placer en 
griego. El hedonista burdo pone la felicidad del hombre en la búsqueda desesperada de placeres 
sin más, y se dedica a gozar de la vida sin freno alguno. El hedonismo puede resumirse en dos 
frases vulgares "comamos y bebamos que mañana moriremos" y "vamos a darle vuelo a la 
hilacha".  

Epicuro no es un hedonista burdo. Es lo suficientemente inteligente como para darse cuenta 
de que la búsqueda desenfrenada e irracional del placer termina por producir dolor, fastidio, 
hastío. Pongamos un ejemplo. Un hedonista burdo piensa que, si a una persona le gustan las 
cubas, debe beber cuanto quiera, hasta embriagarse. Un epicureísta haría el razonamiento 
siguiente:  



Emborracharse con ron provoca un placer de dos o tres horas, pero al otro día tendrás dolor 
de cabeza, malestar estomacal y sed por seis o siete horas. 

Embriagarse nos pone en peligro de matamos o matar a otro, yeso traería consecuencias 
dolorosas (cárcel, remordimientos, gasto de dinero). Además, no podemos emborrachamos todos 
los días, pues nos destrozaríamos el hígado y perderíamos el trabajo (y ya no tendríamos dinero 
para ron). Luego, emborracharse no es un placer que convenga. Es un placer demasiado costoso y 
trae demasiados riesgos de dolor. Es mucho mejor beber moderadamente, pues causa placer y no 
trae dolor.  

El verdadero placer —piensa Epicuro— consiste en evitar el mayor número posible de 
dolores, inquietudes y ansiedades. Para ello, el hombre debe llevar una vida moderada, ordenada, 
no debe vivir desenfrenadamente. El ansia de placeres sexuales, de embriaguez, de honores, de 
riquezas, implica demasiados dolores. Es mejor llevar una vida tranquila, serena. El verdadero 
placer, según Epicuro, consiste en no tener dolor en el cuerpo ni inquietud en el alma.  

Epicuro es un economista del placer. No propone la vida moderada por motivos virtuosos. 
Su razón última es la búsqueda del placer. Epicuro calcula las inversiones y se da cuenta de que es 
mejor invertir en empresas que produzcan intereses pequeños, pero constantes, y no arriesgar todo 
su capital en empresas que pueden generar unas ganancias fabulosas, pero en las que hay un alto 
riesgo de perderlo todo. Epicuro prefiere los placeres pequeños, pero constantes y sin dolores, a 
los placeres intensos, pero pasajeros y acompañados de grandes dolores.  

En el capítulo 6 estudiaremos cómo el utilitarismo de Bentham se inspira en la doctrina de 
Epicuro.  

 

Ejercicios  

1.- Pídele a tu profesor de literatura que te ayude a conseguir el poema Los jugadores de 
ajedrez, escrito por el portugués Fernando Pessoa (bajo el nombre de Ricardo Reis). Lee el 
poema y explica por qué los protagonistas tienen una noción epicúrea de la felicidad y el placer.  

2.- Dividir al grupo en equipos. Cada equipo discutirá por qué la mayoría de los hombres 
buscan lafelicidad en el placer. Al finalizar, cada equipo leerá sus conclusiones.  

3.- Responde por escrito las siguientes preguntas: ¿Consideras que se puede llevar una 
vida plena huyendo del dolor continuamente? ¿No está presente el dolor y el sacrificio en todas 
las actividades y empresas del hombre? ¿Se puede amar a alguien sin estar dispuestos a 
sacrificarnos?  

4.- Responde por escrito la siguiente pregunta: ¿Por qué en ocasiones gozar de un placer 
es éticamente correcto? ¿Por qué, en otras ocasiones, gozar de un placer puede ser éticamente 
incorrecto?  

 

 



Capítulo 3. 

Las pasiones y la felicidad: el estoicismo 

3.1 Zenón de Citio: el fundador  

En el capítulo anterior hablamos sobre el ambiente político y cultural que siguió a las 
conquistas de Alejandro Magno. Aunque ninguno de los sucesores de Alejandro pudo reunir todo 
el imperio bajo su mando (desde Grecia y Egipto hasta la frontera con la India), el mundo clásico 
nunca volvió a ser igual. El escepticismo, el carácter cosmopolita y el pesimismo se fueron 
apoderando poco a poco del mundo antiguo. En este ambiente surge el estoicismo.  

Esta corriente recibe su nombre del lugar donde su fundador, Zenón, explicaba su filosofía. 
Zenón enseñaba en un pórtico, que en griego se dice stoa. Este es el origen de la palabra 
"estoicismo". Zenón nació en Citio, ciudad de Chipre, alrededor del 333 a. C.  

El estoicismo fue una corriente muy vigorosa y difundida, hasta el punto de que se pueden 
distinguir diversas etapas en su desarrollo. Nosotros las omitiremos por motivos didácticos. Para 
hacerse una idea de su popularidad en el imperio romano, basta decir que al principio se confundió 
a los primeros mártires cristianos con estoicos. Líneas adelante veremos el origen de esta 
confusión.  

3. 2 El panteísmo estoico  

A los estoicos, como a los epicúreos, no les interesa la filosofía teórica; les interesa 
aprender a vivir bien, el arte de ser felices. Sólo se dedican a la teoría filosófica en función de la 
práctica, como cimiento de su ética, como respaldo de su arte de vivir. En cierto sentido, es como 
en nuestra época. A la mayoría de los hombres no les interesa la teoría, sino la vida práctica, los 
conocimientos útiles.  

Los estoicos tienden al panteísmo, es -decir, a pensar que dios penetra todo el universo. La palabra 
panteísmo viene del griego panto, todo, y theos, dios: "todo es dios". El dios de los estoicos no es 
un dios espiritual, es un dios corpóreo. Por ello, dios está esparcido en el universo: ocupa todo el 
cosmos, se identifica con él.  

Todo el universo es material y está regido por una ley, por una razón, por un logos (que en 
griego quiere decir "razón", "regla", "ley", "palabra"). El cosmos material está impregnado de ese 
logos, que puede identificarse con dios. En otras palabras, todos estamos impregnados de la 
divinidad, porque todos somos partes del cosmos. El universo es como un gran organismo regido 
por ese logos. Por tanto, todas las cosas tienen una finalidad, pues están regidas por esa especie de 
dios-lagos presente en todo el universo. El dios estoico es la ley del cosmos, no un ser personal y 
espiritual. Dios es la ley necesaria del universo, es el destino escrito, es la materia predeterminada. 
En el mundo estoico no hay lugar para la casualidad, la indeterminación o el azar. Todo está 
escrito.  

 

 



3. 3 El hombre y el destino  

Los estoicos llevan su materialismo a consecuencias más radicales que los epicúreos. Si 
todo está determinado, si los hombres ya tenemos un destino marcado, ¿qué podemos hacer? La 
respuesta es sencilla: dejamos llevar por el destino, por esas leyes que rigen el cosmos. Si nos 
resistimos, si intentamos buscar nuestra felicidad con iniciativa, el destino nos arrastrará de 
cualquier manera.  

 

Uno de los estoicos escribió: "Cuando un perro está atado a la parte posterior de un carro, 
si quiere seguirlo, es arrastrado y lo sigue, haciendo por necesidad incluso aquello que hace por 
propia voluntad. En cambio, si no quiere seguirlo, de todas maneras se verá obligado a hacerlo. En 
realidad lo mismo sucede con los hombres. Aunque no quieran avanzar, se verán obligados a 
llegar hasta donde haya sido establecido por el destino".  

El hombre no forja su destino, es víctima de las leyes cósmicas. Lo mejor que puede hacer 
es conformarse, resignarse o adecuarse a esas leyes. Debemos evitar tener deseos, tener pasiones, 
tener apetitos. Los deseos personales son fuente de constantes sufrimientos, pues si esos deseos no 
están de acuerdo a nuestro destino, nunca los llenaremos. Pongamos un ejemplo, un muchacho 
pobre que nunca tendrá dinero para un coche, ni siquiera para un viejo volkswagen, debe evitar 
cultivar su afición por los coches. Esa afición, ese deseo de manejar un cocht deportivo, de poseer 
un automóvil, sólo lo hará sufrir, pues está destinado a viajar siempre en camión. Lo más sensato 
que puede hacer —diría un estoico— es aniquilar su pasión por los coches: no debe mirarlos 
continuamente ni hablar con admiración de los nuevos modelos. Si aplasta su pasión por los 
coches, llegará el momento en que ya no los deseará, y por tanto dejará de sufrir por no poder 
tener nunca un auto.  

Este acallar las pasiones se llama ataraxia. El estoico persigue un estado de impasibilidad, 
busca eliminar sus deseos para no sufrir. Al perfecto estoico le debe dar lo mismo comer una 
codorniz rellena de piñones con un vino francés, que atragantarse una torta de tamal con atole de 
fresa. El perfecto estoico no tiene preferencias ni gustos.  

El estoicismo propugna por una vida austera, sin placeres, moderada, acostumbrada al 
sufrimiento lo mismo que al placer. Al perfecto estoico le debe dar los mismo ser poderoso que un 
don nadie, ser rico que pobre, ser quemado vivo que dormir.  

Esto explica por qué algunos romanos, al ver que los mártires cristianos se acercaban 
cantando a lose» tormentos, los confundieron con estoicos. La semejanza es sólo aparente. El 
mártir cristiano afrontaba los tormentos con alegría porque tenía esperanza, porque su fe le decía 
que, tras unas horas de intenso dolor, llegaría a los gozos eternos del cielo. El estoico, en cambio, 
no tenía ninguna esperanza. Su suerte lo jalaba, y era mejor caminar al ritmo del carro del destino, 
que ser arrastrado, dejando la piel entre los cardos y las piedras.  

 

 

 



Ejercicios  

1.- Dividir al grupo en equipos. Cada equipo discutirá el papel que las pasiones tienen en 
la vida humana. Se pueden plantear preguntas como: ¿Educar a un niño equivale a reprimir sus 
pasiones (miedo, dolor, ira, go=o)? ¿Cómo influyen las pasiones en la vida moral de los 
individuos? ¿Es válido que la  

publicidad se sirva de las pasiones para enganchar a los potenciales consumidores?  

2-. Investiga quién fue Marco Aurelio y cuáles fueron sus aportaciones al estoicismo 
romano.  

3.- Desarrolla brevemente el siguiente tema: relaciones entre estoicismo y cristianismo.  

4.- Responde brevemente la siguiente pregunta: ¿Consideras que el nirvana budista 
(aniquilar los deseos) tiene relación con el estoicismo? ¿Por qué el budismo se está difundiendo 
tanto en sociedades altamente desarrolladas como la norteamericana y la europea?. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Capítulo 4 

Cristianismo y felicidad: Tomás de Aquino 

4.1 Un catedrático europeo  

Con la Edad Media sucedía hasta hace poco como con la época Colonial en México: 
pensábamos que entre la llegada de los españoles y la independencia de México habían 
transcurrido tres siglos de oscurantismo y retroceso. Lo mismo se pensaba del Medioevo. Ahora 
tenemos una conciencia histórica más abierta, más comprensiva, y entendemos que lo mismo la 
Colonia que la Edad Media fueron siglos cargados de pensamiento, imaginación e historia, sin los 
cuales la época moderna no habría sido tal como la conocemos. Hoy en día los investigadores se 
entregan a la tarea de redescubrir los tesoros medievales y las joyas de la vida virreina!.  

En filosofía, el pensador más brillante de la Edad Media fue Tomás de Aquino (1224-
1274), fraile dominico y discípulo de Alberto Magno en la ciudad germana de Colonia, que siguió 
la carrera académica en la Universidad de París. Recorrió como profesor -siguiendo la costumbre 
de los maestros de la orden dominica- las principales universidades europeas: Colonia, Bolonia, 
Roma, Nápoles.  

Aunque el pensamiento en la Edad Media había sido guiado principalmente por maestros como 
Platón y San Agustín de Hipona, Tomás de Aquino estudió a fondo las ideas de Aristóteles, echó 
mano de las obras de pensadores árabes y judíos y construyó un enorme sistema de filosofía en 
continuidad con la teología.  

4. 2 Los actos humanos y la insuficiencia de todos los bienes particulares  

Entre los actos que puede realizar el hombre, Tomás de Aquino piensa que exclusivamente 
los actos libres caen bajo el dominio de la moral. Se llaman actos humanas los que realizamos con 
plena conciencia y libertad. En cambio, son actos del hombre los que realizamos sin intervención 
del libre albedrio: la digestión, la respiración, el crecimiento.  

Es una capacidad del ser humano el actuar dirigiéndose hacia un fin conocido intelectualmente. La 
voluntad se llama también apetito racional porque se mueve hacia los bienes conocidos por la 
razón. La libertad es una cualidad de la voluntad por la que ningún bien puede atraerla 
irresistiblemente, sino que es la misma voluntad (el hombre mismo) quien elige los bienes que 
quiere. Los bienes concretos —un pastel, un billete, un viaje— no son bienes que atraigan 
irremediablemente a la voluntad del hombre. La voluntad es libre porque puede querer o no un 
viaje o un pastel.  

La voluntad sólo se mueve hacia los bienes que le presenta la inteligencia, o sea: sólo 
queremos lo que conocemos (nadie se enamora de una niña que no conoce). La voluntad, en este 
sentido, depende de la inteligencia. ¿Cómo es posible, entonces, que conociendo la superioridad 
de un bien sobre otro, seamos capaces de elegir el menor? Porque la voluntad posee la capacidad 
de hacer que la inteligencia le presente algún aspecto en particular del bien que desea elegir. 
Dicho de otra manera: yo puedo pensar sólo en el aspecto placentero de unos tacos de camitas, y 
tratar de olvidar que el doctor me prohibió comerlas. Así, la voluntad puede ser débil y dirigirse 
hacia lo que le apetece en un preciso momento, o puede ser fuerte y dominarse para obtener el 
bien que le parece mayor (en este caso, la salud).  



En vísperas de un examen final podemos estar tomando el sol en la playa con un coco de 
ginebra al lado, gracias a que nuestra voluntad puede obligar a la inteligencia a olvidarse del 
examen de geometría analítica, y a pensar nada más en lo agradable que es la arena tibia en los 
pies y el arrullo de las olas. En el fondo no hemos olvidado el examen, pero la voluntad es tan 
libre que, si queremos, podemos simplemente no pensar en él.  

Los ejemplos anteriores se refieren a la elección entre un bien y otro, pero aun entre los 
bienes más atractivos que podamos imaginar, ninguno de ellos es capaz de satisfacer -según 
Tomás de Aquino- a la voluntad humana, que tiene el deseo de un bien infinito. Ni las riquezas, ni 
el placer sensible, ni el poder, ni la fama, ni siquiera la contemplación de las verdades eternas y 
más nobles por medio de la ciencia (como pensó Aristóteles), pueden darle al hombre la felicidad 
que naturalmente desea. La voluntad tiende hacia un bien infinito y únicamente un bien infinito 
puede saciarla.  

4. 3 Dios y la felicidad  

Parece entonces que no existe en la naturaleza un bien capaz de saciar los deseos del 
hombre, y que estamos entonces destinados a la inquietud, a la búsqueda sin término de un bien 
que no somos capaces de obtener. La filosofía moral de Tomás de Aquino no está completa sin la 
afirmación de que Dios es el bien infinito que el hombre y todas las cosas anhelan, y solamente las 
criaturas racionales pueden llegar a Él por vía de conocimiento y amor.  

En el sistema aquiniano la ética es inseparable de las otras partes de su filosofía. El fin 
último de la vida humana coincide con el ser supremo que es causa de la existencia de los demás 
seres. Al margen de Dios, no podemos hablar de una felicidad perfecta.  

Pero si la voluntad sólo quiere los bienes que el entendimiento le presenta, y la inteligencia 
es incapaz de conocer el bien infinito, pues somos seres limitados y finitos, ¿entonces el deseo 
natural del hombre quedará insatisfecho? ¿Es nuestro deseo de felicidad vano, por inalcanzable? 
Tomás de Aquino conoce y acepta la frase de Agustín de Hipona: "Nos hiciste Señor para Ti, y 
nuestro corazón está inquieto hasta que descanse en Ti".  

No obstante, según Tomás de Aquino somos capaces de tener un conocimiento, aunque sea 
imperfecto, de la naturaleza de Dios. Podemos saber qué es el bien infinito (aunque no lo 
conozcamos infinitamente), y el único capaz de hacemos felices. También somos capaces de 
hacemos merecedores de la visión de Dios ---en eso consiste según Aquino la felicidad perfecta- 
por medio de nuestras obras. El hombre se labra su destino eterno en la Tierra.  

4. 4 Armonía entre ley eterna y ley natural  

La filosofía moral de Aquino es una teoría del obrar porque analiza cuidadosamente los esfuerzos 
del hombre por alcanzar el bien. Las obras que el hombre debe realizar para merecer la felicidad 
perfecta, consisten en el desarrollo y planificación de la propia naturaleza humana. El punto clave 
de la ética tomista está en que la ley de Dios y la ley Natural coinciden, pues la naturaleza es 
expresión de la voluntad de Dios. Las obras que el ser humano debe llevar a cabo para alcanzar el 
bien supremo no son otras que aquellas por las que actúa de acuerdo a su naturaleza.  

Hagamos una comparación. Un arquitecto hábil diseña y construye una casa sabiamente. 
Edifica la casa orientándola hacia el sol, para que no sea fría, y pone la cisterna lejos de los 
dormitorios, para evitar la humedad. La casa está diseñada racionalmente. Si un inquilino rentara 



la casa y decidiera, por ejemplo, cambiar la cisterna de lugar y ponerla al lado de las recámaras, 
estaría haciendo una tontería — provocaría humedad y además estaría alterando el diseño original. 
Ese inquilino estaría mostrando con Su comportamiento que confía más en sí mismo que en los 
conocimientos del arquitecto. Algo así pasa con la ley natural. El mundo tiene un orden creado por 
Dios. Ese orden es manifestación de la voluntad divina y, cuando el hombre comete un pecado, 
está atentando contra el orden de la naturaleza; por lo tanto, está yendo en contra de la voluntad de 
Dios, contra el proyecto y diseño divinos. Ni el arquitecto ni Dios son diseñadores caprichosos: 
ambos han proyectado —la casa, el mundo— de una manera racional.  

Esto significa que si todos los apetitos y pasiones del hombre deben estar regidos por el 
dominio de la inteligencia y la voluntad, respetar este orden natural es lo mismo que obedecer la 
ley divina, pues la naturaleza -de acuerdo con la filosofía de Tomás de Aquino- es expresión de la 
voluntad de Dios. Los hombres han de respetar el orden natural para obtener la felicidad completa; 
por eso, ni la anulación de las pasiones, ni su contrario, la exaltación de los apetitos, son caminos 
que lleven al hombre a la felicidad, pues ambos contradicen su naturaleza. El hombre que no actúa 
éticamente, no sólo desobedece la ley eterna sino que se hace daño a sí mismo, y al hacerse daño, 
viola la ley eterna, pues Dios sólo quiere el bien para sus criaturas.   

4. 5 Libertad y providencia  

En la esencia del hombre está el poder de actuar libremente conforme a su naturaleza (y de 
obedecer, por tanto, la ley divina).  

Las demás criaturas son incapaces de actuar de un modo distinto al de las leyes de su 
naturaleza. La libertad es la capacidad más valiosa del hombre, la que lo hace de algún modo 
semejante a su creador. El fin de la libertad es querer con sus obras la naturaleza humana —
elegirla libremente—, lo cual equivale a querer al creador de tal naturaleza, a Dios, pues la 
naturaleza humana es reflejo de la naturaleza divina.  

Hace falta decir que la herencia filosófica que recibió Tomás de Aquino es vastísima, 
desde la filosofía griega, hasta los maestros de la filosofía cristiana, pasando por los pensadores 
árabes y judíos. Su admiración por Aristóteles es patente, pero no duda en corregirlo cuando lo 
considera necesario. En el caso de la naturaleza divina, Aristóteles sostiene que el Primer Motor 
Inmóvil —Dios— sólo se ocupa de contemplarse a sí mismo: cualquier distracción —digámoslo 
así— le restaría divinidad y perfección. En cambio, Tomás de Aquino piensa que Dios es 
providente, es decir, que vela por sus criaturas para que alcancen sus fines. Aunque Dios no altera 
sino que respeta la libertad de los seres humanos, su actitud hacia ellos no es la del dios 
aristotélico, sino la de un Padre que se preocupa por sus hijos. La mano providente de Dios y la 
libertad de los hombres conviven en la filosofía de Tomás de Aquino, y por eso en la ética, que es 
teoría de la felicidad, el ser humano debe contar no sólo con su albedrío para perfeccionar la 
propia naturaleza, sino con el amor de su Padre que quiere todos los bienes para las criaturas.  

El Dios cristiano de Tomás de Aquino se preocupa y ocupa de la felicidad de todos y cada 
uno de los seres humanos. No estamos solos en la tarea de ser mejores hombres, pues Dios es el 
más interesado en nuestra salvación.  

 

 



Ejercicios  

1.- Ve la película Tierra de sombras (Shadowland). ¿ Te parece que una vida virtuosa es 
insuficiente para alcanzar la felicidad? ¿Se puede ser al mismo tiempo virtuoso e individualista, 
es decir, ser una persona ética sin preocuparse por la vida de los demás? ¿Es mejor -como 
pensaría un estoico-- no amar a nadie para no sufrir el dolor de perderlo?  

2.- Ve la película El cielo puede esperar. ¿ Te parece que, de acuerdo al pensamiento de 
Tomás de Aquino, una persona puede preferir seguir viviendo en la tierra en lugar de ir al cielo? 
¿Por qué? ¿ Tienen la película y santo Tomás la misma concepción del cielo? ¿En qué se 
distinguen?  

3.- Comenta brevemente la siguiente frase de Cristo: "¿De qué le sirve al hombre ganar 
todo el mundo si al final pierde su alma?". Consideras que el versículo del Evangelio resume el 
pensamiento ético de Tomás de Aquino. ¿Por qué?  

4.- ¿Qué papel juega Dios en la ética de Tomás de Aquino?  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Capítulo 5 

El deber por el deber: Kant 

5. 1 Vida y obras de un regiomontano  

Junto con Aristóteles, Emmanuel Kant es considerado uno de los grandes puntos de 
referencia de la filosofía y el pensamiento occidental. "Dos cosas llenan el ánimo de una 
admiración y una reverencia siempre nuevas", escribió Kant, "el cielo estrellado por encima de mí 
y la ley moral que hay en mí".  

Kant nació en 1724 en la ciudad prusiana de Konigsberg, donde fue catedrático 
universitario. Recibió una educación pietista (corriente rigorista del protestantismo) y llevó una 
vida sedentaria: se dedicaba a estudiar, escribir y dar clases. No se casó. Los años de su vejez 
fueron desdichados, pues Kant quedó ciego, perdió la memoria y la lucidez, algo dramático para 
un filósofo.  

Sus obras más importantes son la Crítica de la razón pura (1781), la Crítica de la razón 
práctica (1788) y la Crítica del juicio (1790). Leer a Kant no es fácil, requiere una previa 
preparación filosófica, un antecedente al menos de los términos que utiliza y de los temas que 
aborda.  

5. 2 Antecedentes teóricos: la Crítica de la razón pura  

En Kant, como en la mayoría de los grandes pensadores, la ética (filosofía práctica) es un 
resultado o una consecuencia de su filosofía teórica. Ya hemos visto cómo incluso filósofos 
interesados únicamente por la práctica -Epicuro, Zenón de Citio- han tenido que desarrollar un 
mínimo de teoría. No debe extrañarnos que la ética de Kant tenga muchos presupuestos teóricos. 
De hecho, no se puede entender la ética kantiana sin conocer algunas conclusiones de la Crítica de 
la razón pura.  

La Crítica de la razón pura estudia la estructura de las ciencias teóricas: matemáticas, física y 
metafísica. Kant concluye que, mientras la matemática y la física son ciencias realmente posibles, 
como 10 prueba el hecho de que progresan, la metafísica es una ciencia imposible. E! una ilusión, 
una quimera, un deseo vano de la razón. El hombre es incapaz de conocer teóricamente las 
cualidades que no se pueden experimentar por los sentidos. Dios y el alma no pueden conocerse 
teóricamente, pues no tenemos de ellos experiencia sensible. Nadie ha visto ni a Dios ni a su 
propia alma.  

b) No existe el conocimiento objetivo. Para los antiguos, conocer era contemplar la realidad 
tal como es. Para Kant, conocer es contemplar la realidad a través de nuestras categorías. Para los 
antiguos, conocer era ver la realidad, para Kant es verla a través de unos lentes (categorías). No 
conocemos la realidad tal como es, sino que la entendemos a través de nuestras gafas. Esto no 
significa que Kant sea un relativista o un escéptico. Kant no aceptaría aquella frase de "nada es 
verdad, nada es mentira, todo depende del color del cristal con que se mira". Kant no es una 
versión moderna de Protágoras, pues no sostiene que todos tenemos lentes distintos. Por el 
contrario, los lentes de nuestro conocimiento tienen la misma graduación, el mismo tono, en una 
palabra, todos los hombres tenemos los mismos lentes. De ahí que no exista "mi verdad" o "tu 
verdad", sino "la verdad".  



Por consecuencia, mientras que para Aristóteles todo nuestro conocimiento proviene de la 
experiencia ("nada hay en el entendimiento que no haya pasado por los sentidos"), para Kant la 
experiencia es sólo una parte de nuestro modo de conocer. Sí hace falta la experiencia sensible 
para el conocimiento, pero también hace falta que el sujeto imponga sus categorías, sus lentes.  

5. 3 Metafísica y ética  

Kant es un filósofo muy preocupado por evitar el relativismo ético. Se percató de que el 
empirismo de Hume (que sólo acepta como conocimiento válido el conocimiento sensible) 
conducía al relativismo ético, es decir, a negar la validez universal y objetiva de las normas 
morales. El empirismo lleva a destruir la ética, pues las normas morales no son algo que pueda 
observarse o captarse a través de los sentidos. La ética kantiana es un intento de evitar el 
empirismo escéptico de Hume.  

Sin embargo, las conclusiones de la Crítica de la razón pura dificultan a Kant su ataque 
contra Hume. En el fondo, Kant está fuertemente influenciado por el empirismo. Recordemos que, 
según Kant, únicamente la física y las matemáticas son científicas; la metafísica no es un auténtico 
conocimiento, es una ilusión de la razón, es, por decirlo de una manera vulgar, un "rollo" de la 
razón.  

En el sistema kantiano es imposible conocer integralmente la naturaleza humana: sólo la 
corporeidad -aquello que empíricamente conocemos acerca del hombre- puede brindamos 
conocimiento acerca de la naturaleza. Según Kant, únicamente podemos tener un conocimiento 
científico y teórico de la animalidad del hombre, pues es lo único que captamos por los sentidos. 
El alma humana no es materia de estudio de la ciencia porque no es corpórea. Exclusivamente hay 
ciencia de lo empírico. Pero esto no es suficiente para fundamentar la ética, porque la valoración 
moral de las acciones no se puede captar al modo de las ciencias experimentales. La bondad o 
maldad de un acto no se pesa ni se mide en un laboratorio; la norma moral no se puede observar a 
través de un microscopio.  

Kant se dio cuenta de que, en efecto, no basta lo empírico para fundamentar la ética. Pero 
como, según su doctrina, somos incapaces de hacer ciencia de algo no experimentable 
sensiblemente, tiene que explicar la universalidad de las normas morales de otra manera. 
Fundamentar la ética sin recurrir a la metafísica (Dios y el alma) es el gran reto de Kant, es su 
"paso de la muerte".  

5. 4 La experiencia del deber  

Kant considera que existe un hecho patente, aunque no empírico, que sirve para 
fundamentar la ética. Se trata de la evidencia que todos tenemos de la ley moral. Dicho de otra 
manera, todos sabemos que somos libres: todos tenemos la experiencia del deber. El hombre 
espontáneamente se pregunta si debe o no debe ejecutar determinadas acciones. La experiencia del 
deber es algo inmediato, que no necesita demostración.  

Kant no dice que sepamos innatamente qué es lo que debemos hacer en cada momento 
determinado (por ejemplo, si debo pagar impuestos a un gobierno dictatorial). Lo que Kant afirma 
es que todos, porque somos libres, nos planteamos la posibilidad de cumplir o incumplir nuestros 
deberes. El hombre se mueve en una esfera de los deberes, que no rige para los animales.  

 



Un león mata a una gacela sin preguntarse si hace bien en dejar huérfanos a las crías. 
Sencillamente, caza un animal cuando tiene hambre. El hombre, en cambio, sabe que es causa 
libre de sus acciones, y eso lo sitúa en este campo del deber. Incluso el funcionario público más 
corrupto, se ha preguntado alguna vez en su vida si debe o no debe usar los impuestos para 
construirse una mansión en Acapulco. Este hecho tan simple, la duda, sólo es posible porque 
somos libres de elegir una cosa o la otra. El  sentimiento del deber, ó sea, el hecho de la libertad, 
es incuestionable. De aquí arranca la moral kantiana.  

5 .5 El imperativo categórico  

El cumplimiento de nuestro deber es un imperativo categórico. Es decir, no es algo que 
dependa de si nos gusta ó no la ley moral, de si nos causa placer o dolor, de si nos deja ganancias 
ó nos hace perder dinero. El cumplimiento del deber es algo q impone por sí mismo. Recordemos 
que Kant se da cuenta de que fundamentáramos el cumplimiento del deber en algo empírico, 
estaríamos destruyendo la ética, pues el mundo sensible no puede sustentar normas morales 
objetivas y universales. Por ejemplo: que causa placer a algunos (como escuchar rap), puede 
martirizar a otros; lo que puede ser útil para un médico (como un estetoscopio),  puede ser inútil 
para un ingeniero. Pero como Kant se ha cerrado el camino de lo metafísico y espiritual (Dios y el 
alma) fundamentar la ética, tiene que decir que la moral es autónoma. Las normas éticas son 
imperativos categóricos. La ética se sostiene así misma, no se sustenta en ningún otro 
conocimiento.  

Un imperativo categórico es una ley que manda hacer algo porque la ley en sí misma es 
buena, a diferencia del impera hipotético, que obliga a hacer algo por un motivo distinto a la  
acción misma. Un ejemplo de imperativo categórico es el siguiente: "estudia para tus exámenes 
porque es bueno". Un ejemplo de imperativo hipotético es: “si estudias para tus exámenes, 
recibirás un coche". Un imperativo hipotético está fundamentado en realidades empíricas: salir a 
bailar a una discoteca, no ser castigado, recibir un coche. Los imperativos hipotéticos nunca 
obligan a toda la humanidad (no pueden ser universales) porque no todos los padres pueden 
regalar un coche a sus hijos estudiosos, o porque puede haber un muchacho al que no le gusten los 
coches. El imperativo de estudiar para el examen sólo valdría para el que tuviera padres ricos y 
pudiera manejar. No sería una norma moral, no sería una ley ética universal.  

Por eso la norma moral tiene que ser un imperativo categórico: hay que cumplir el deber porque es 
bueno en sí mismo, y en esa medida obliga a todos los hombres.  

5. 6 El formalismo kantiano  

¿A qué me obliga el imperativo categórico? ¿En qué consiste mi deber? En la filosofía 
moral kantiana estas preguntas no tienen una respuesta material, es decir, del tipo "debes buscar 
un equilibrio entre el placer y el dolor", o "debes obedecer siempre a tus superiores", pues el 
imperativo categórico está expresado formalmente. La mejor manera de entender qué significa 
formalismo, es recordar la naturaleza de las matemáticas, que son una ciencia formal. Por 
ejemplo, 2 + 2 = 4 es una proposición formal, que carece de contenido material. No tiene 
importancia si sumamos manzanas, países o individuos: 2 + 2 es siempre 4.  

Con el imperativo categórico Kant trata de expresar la ley moral de tal manera que valga 
para cualquier circunstancia, tiempo ó acción. Por eso lo expresa de una manera formal: "Obra de 
tal manera que tu acción pueda ser elevada a la categoría de norma universal”. Esta ley es 
parecida a una fórmula matemática, que vale para cualquier "relleno". Así como 2 + 2 es siempre 



4, y por tanto 2 manzanas + 2 manzanas = 4 manzanas, así el imperativo categórico puede ser 
aplicado a cualquier circunstancia. Cuando tengo que decidir si debo decir la verdad ó puedo 
mentir, he de considerar si mi acción puede ser elevada a la categoría de norma universal. Por 
ejemplo, ¿sería posible la comunicación si todos los hombres mintiéramos? No. Por lo tanto, la 
mentira no puede ser norma universal de conducta, y por lo tanto no debo mentir. Únicamente 
decir la verdad puede ser elevado a la categoría de norma universal.  

  5. 7 Dios y el alma  

¿Y cómo alcanza el hombre la felicidad? El imperativo categórico no tiene que ver nada 
con la felicidad. Es más, para Kant virtud y felicidad están separados (a diferencia de Aristóteles, 
para quien la búsqueda de la virtud se identifica con la búsqueda de la felicidad). Sin embargo, un 
hombre virtuoso es un hombre digno de ser feliz. Y como sería absurdo que un hombre digno de 
ser feliz no lo fuese, es decir, que un hombre virtuoso no alcanzase la felicidad, tiene que haber 
alguien (Dios) y algo (el alma inmortal) que garantice que el hombre virtuoso alcanzará la 
felicidad.  

Kant acepta la existencia de Dios y la inmortalidad del alma con una fe práctica. Así la 
llama él. No es una fe religiosa, pero tampoco una demostración científica, y menos aún una 
deducción filosófica. Es aceptar en nuestra vida práctica que podemos llegar a ser felices, porque 
sin inmortalidad del alma y sin Dios nunca lo llegaríamos a ser. Como puede observarse, esta fe 
práctica es uno de los puntos más débiles y confusos de la ética kantiana.  

Ejercicios  

Responde brevemente a las siguientes preguntas inspirándote la filosofía de Kant:  

l.-¿Está regida la política por normas éticas o es independiente de la moral?  

2.-¿Qué papel juegan las pasiones en ética?  

3.-¿Qué se le diría a una persona que deja a su esposo porque ya no siente amor por él?  

 

 

 

 

 

 

 

 



Capítulo 6 

El utilitarismo y la felicidad: Bentham 

6.1. Utilitarismo y pragmatismo  

Tradicionalmente se reconoce a Jeremy Bentham como padre del movimiento filosófico 
llamado utilitarismo. Esta corriente de pensamiento tuvo y ha tenido una gran influencia no sólo 
en ética, sino también en política y economía, especialmente en el mundo anglosajón. Dicha 
influencia se explica porque tanto el fundador como algunos seguidores del utilitarismo, por 
ejemplo James Mill (1773-1836) Y John Stuart Mill (1806-1873), tenían una posición social que 
les permitía influir en el gobierno inglés. Más tarde, el movimiento norteamericano pragmatista se 
inspiraría en algunas ideas del utilitarismo inglés.  

El pragmatismo norteamericano afirma que la verdad es la práctica: algo es verdadero 
cuando sirve, cuando es práctico. Representantes del pragmatismo son Charles Peirce (1839-
1914), William James (1842-1910) y John Dewey (1859-1952).  

Tanto el utilitarismo como el pragmatismo son corrientes filosóficas complejas. 
Frecuentemente se les caricaturiza y simplifica. Actualmente, tales versiones simplificadas del 
pragmatismo y utilitarismo rigen el comportamiento de millones de seres humanos. Son escuelas 
filosóficas que han impregnado profundamente nuestra sociedad.  

Nosotros no haremos un estudio detenido de estas corrientes, sino de algunos trazos del 
utilitarismo inglés en la versión de su fundador.  

6.2 Jeremy Bentham  

Bentham nació en Inglaterra en 1748 y murió en 1832. Fue un hombre con una cultura 
amplia, interesado en la política y la administración pública. Sus ideas e iniciativas fueron 
decisivas, por ejemplo, para reformar el sistema de las cárceles inglesas, que además de 
excesivamente rigurosas eran escuelas del crimen.  

En el fondo Bentham no es un filósofo muy original. Te percatarás de que casi todas las 
ideas del utilitarismo de Bentham ya habían sido expresadas por Epicuro. El mérito de Bentham es  

haber puesto el epicureísmo en palabras modernas, en un lenguaje referido a problemas actuales.  

Bentham, como muchos otros filósofos ingleses, es un empirista. Para los empiristas, el 
conocimiento primordial es la experiencia sensible. Todo el saber humano debe intentar parecerse 
a las ciencias empíricas y matemáticas. No se puede entender la ética de Bentham si se olvida que 
es un empirista.  

6.3. El placer como punto de partida  

El utilitarismo se basa en que todo ser humano busca por naturaleza el placer y evita el 
dolor. Bentham decía: "La naturaleza ha colocado a la humanidad bajo el gobierno de dos señores 
soberanos, el dolor y el placer ( ... ) ambos nos gobiernan en todo lo que hacemos, en todo lo que 
decimos, en todo lo que pensamos: cualquier esfuerzo que hagamos para libramos de nuestra 



sujeción a ellos, no hará sino demostrarla y confirmarla". En otras palabras, todas nuestras 
acciones están dirigidas a huir del dolor y obtener placer. 

Cuando damos un regalo a nuestra madre, cuando estudiamos química, cuando salimos a 
bailar, cuando nos levantamos de madrugada para llegar al trabajo, cuando perdonamos a nuestra 
novia, cuando nos preocupamos por nuestra hermana, absolutamente en todas nuestras acciones 
estamos buscando un placer o evitando un dolor.  

Para Bentham, "placer" es un término muy amplio. Sexo y comida no son los únicos 
placeres, ni siquiera los más importantes. Escuchar música, leer un buen libro, sentirse bien por 
haber dado limosna, la satisfacción de haber cumplido con el deber, son también placeres. El ser 
humano va detrás del placer o huyendo del dolor en todos sus pensamientos, deseos y acciones. El 
hombre no hace nada que no le brinde alguna satisfacción.  

6.4. El placer como criterio de moralidad  

¿Qué es lo bueno? Lo que cause placer, o mejor dicho, lo que cause el placer más intenso y 
durante más tiempo. Una acción será más buena en la medida en que en que nos traiga más placer.  

Bentham considera que un placer debe tener dos propiedades para ser verdaderamente 
bueno: pureza y fecundidad.  

a) Por pureza de un placer, Bentham entiende que venga sin mezcla de dolor. Un placer 
perfectamente puro es un placer que no trae ningún dolor; un placer impuro es un placer que viene 
acompañado de dolor. Por ejemplo, el uso de las drogas duras (morfina, cocaína, etcétera) es un 
placer impuro, pues trae colIl,o consecuencia inmediata una resaca, un deterioro de la salud física 
y mental, y además una dependencia. Escuchar música, lo mismo da que sea Beethoveen que Luis 
Miguel, es un placer puro, pues nadie tiene vómito y náuseas después de haber escuchado la 
quinta sinfonía de Beethoveen o el último CD de Luis Miguel  

b) Fecundidad de un placer signífica que traiga consigo otros placeres, qtte nos capacite 
para obtener más placeres. Por ejemplo, el uso, de la cocaína es infecundo, pues nos quita la 
posibilidad de obtener muchos otros placeres como son la salud física, el equilibrio mental, tener 
riquezas, triunfar profesionalmente o la estima y respeto de nuestros padres. En cambio, el catador 
de vinos -bien distinto del borracho y del alcohólico- cultiva un placer fecundo, pues el catar un 
excelente vino le facilita el disfrutar más otros vinos. Un buen catador puede saborear vinos y 
además le pagan por hacerlo. Catar vínos es un placer fecundo.  

6.5. El principio de utilidad o principio de máxima felicidad  

La relación directa entre "mayor placer" y "mayor felicidad" se conoce como el principio de 
utilidad o principio de la máxima felicidad posible. Este principio, según Bentham, no sólo es 
válido para el individuo, sino también para la comunidad: nuestro deber es buscar la máxima 
felicidad para el mayor número de personas. De aquí deriva la idea tan extendida de que la única 
finalidad del Estado sería proporcionar bienestar material a los ciudadanos.  

Las acciones son buenas en la medida en que aumentan el placer o disminuyen el dolor; las 
acciones son malas en la medida en que disminuyen el placer y aumentan el dolor. El principio de 
máxima felicidad viene a decir que es mejor la acción que logra más placer durante más tiempo 
para un mayor número de personas. El alcoholismo de un padre de familia no sería la mejor 



acción, porque él no puede estar gozando todo el día del alcohol, y hace sufrir a su familia. Luego, 
las acciones que conducen al alcoholismo no son las mejores acciones posibles, no son acciones 
útiles.  

Para Bentham, placer, felicidad y utilidad se identifican. "La utilidad es cualquier propiedad 
de cualquier objeto por la cual éste tiende a producir provecho, ventaja o placer, bien o felicidad, o 
a evitar que se produzca daño, dolor, malo infelicidad".  

6.6. La aritmética del placer.  

Según Bentham, el arte del bien Vivir consiste en saber calcular los placeres que 
determinadas acciones nos van a proporcionar a nosotros y a la comunidad. El objetivo es obtener 
el mayor número posible de placeres y durante el mayor tiempo posible. Pongamos un ejemplo. Si 
un médico X no tiene dinero, y lo necesita para llevar una vida placentera, puede hacer dos cosas: 
robar un banco o conseguir un empleo. El médico X deberá hacer un cálculo. Robar un banco me 
puede proporcionar 900 millones de pesos. Con ese dinero puedo viajar, comprar una casa, 
levantarme tarde todos los días, comer caviar y salmón, etcétera. Pero el robo tiene dos 
inconvenientes. Primero, que hay un 80% de probabilidades de fallar, y entonces o me matarán o 
me encerrarán 40 años en la cárcel. Segundo, si logró tener éxito, no podré gastarme el dinero tan 
fácilmente, pues seré prófugo de la justicia, y un hombre que de la noche a la mañana se hace rico, 
no puede pasar inadvertido. Por lo tanto, robar un banco puede implicar mucho sufrimiento. En 
cambio, si me dedico a la medicina con intensidad por un tiempo, puedo retirarme en 20 años y 
dedicarme a viajar sin temer a la policía. Además, trabajar duramente no impide que tenga 
vacaciones y fines de semana. En consecuencia, el trabajo es una mejor elección, pues asegura un 
aceptable nivel de placeres.  

Bentham fue criticado en y fuera de Inglaterra. Por un lado, el cálculo de placer es algo difícil. 
Nunca sabremos con exactitud qué tanto placer o dolor puede traer una decisión. Por otra parte, 
aunque Bentham no haya legitimado la corrupción de los funcionarios —al contrario, se opuso a 
ella— es muy fácil que algunos gobernantes "hagan sus propios cálculos de placer" y opten por 
explotar a los demás.  

Pero sobre todo, el placer es algo subjetivo y pasajero. Subjetivo porque hay situaciones 
que a unos causan placer y a otros no; pasajero, porque por muchos cálculos que hagamos, 
siempre querremos un placer más permanente. En definitiva, el utilitarismo de Bentham se estrella 
con que la felicidad que deseamos es algo perfecto que no satisfacen los placeres limitados, que 
tenemos a la mano. El cálculo o utilitarismo de Bentham no hace feliz al hombre.  

Sin embargo, el utilitarismo es coherente con el empirismo: si el hombre es 
exclusivamente una realidad sensible, una realidad animal, entonces la búsqueda del placer se 
convierte en la norma moral. El drama es que el hombre se da cuenta —a diferencia de las 
bestias— de que nunca podrá satisfacer su ansia de felicidad con el placer, lo que le causa, tarde o 
temprano, una profunda decepción.  

 

 

 



Ejercicios  

1.- Dividir al grupo en equipos. Cada equipo discutirá la actualidad del utilitarismo en 
nuestra sociedad. Al finalizar la discusión, cada equipo habrá elaborado una lista con cinco 
actitudes utilitaristas en la sociedad contemporánea (por ejemplo, el utilitarismo en la elección de 
la carrera o en la selección de amigos).  

2.- Desarrolla brevemente la siguiente idea: Relación entre utilitarismo y corrupción de los 
funcionarios públicos.  

3.- Desarrolla brevemente la siguiente idea: semejanzas y diferencias entre el epicureísmo 
y la ética de Bentham.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Capítulo 7 

Libertad y compromiso Kierkegaard 

7.1 El padre del existencialismo 

Entre todas las herejías posibles —decía el escritor danés Soren Kierkegaard— se cuenta 
una que es la más peligrosa, que es, por oculta, la más nociva: jugar a ser cristianos. El encargado 
de refutar brillantemente esta herejía fue el propio Kierkegaard, filósofo nacido en Copenhague en 
1813. Si bien él se definía como un escritor religioso, el existencialismo se encargó de ponerlo en 
el primer plano del escenario filosófico.  

Educado en el luteranismo, Kierkegaard era un hombre de temperamento melancólico. 
Cuando tenía 27 años pidió en matrimonio a Regina Olsen, de 18. "Era una muchacha 
encantadora, una naturaleza amable, casi hecha a propósito, para que una melancolía como la mía 
pudiera hallar su única alegría extasiándose ante ella (...). Siempre encontré en ella algo que 
suscita en mí un elogio eterno: silencio e interioridad". Poco después, rompió el compromiso. No 
es posible —pensó Kierkegaard— que alguien abrace el ideal del cristianismo, con la tremenda 
seriedad que comporta, y viva en la tranquila existencia del hombre casado.  

En el fondo, Kierkegaard no soportaba la tranquila existencia de la cristiandad protestante 
en general. Su relación con Regina le provocó interminables reflexiones sobre la conciencia 
angustiada. La pasividad de los hombres de su época —cuyo cristianismo superficial no alteraba 
en nada sus vidas— hizo que rechazara la idea de una existencia sin el estremecimiento de la 
relación uno a uno del ser humano con Dios, que mantiene al hombre de fe en un continuo "temor 
y temblor". Kierkegaard no soportaba a aquellos cristianos que asistían al sermón de domingo 
para olvidarlo al salir del templo. Renegaba de ese cristianismo facilón que hoy conocemos como 
"cristianismo de domingo por la mañana".  

7.2 Kierkegaard contra el idealismo: la filosofía de la existencia  

Durante la vida de Kierkegaard la filosofía dominante era de corte hegeliano. El filósofo 
nacido en Stuttgart, Hegel (1770183 1), es el modelo de pensador enciclopédico, cuyo sistema 
filosófico pretende interpretar la totalidad de los hechos y de la historia. Hegel es el punto 
culminante del racionalismo. En el sistema hegeliano no hay lugar para la inexactitud: todo es 
racional. El sistema de Hegel —según la crítica kierkegaardiana sólo se preocupa por los 
conceptos, y en su intento por comprender la realidad entera, pierde aquello que tenemos más 
próximo: el existente individual, nosotros mismos. Para Hegel lo que cuenta no es el individuo, 
sino la humanidad; no el existente, sino el concepto. El pensamiento puro del idealismo hegeliano 
olvida la existencia real y concreta, o sea, lo único que debía explicar. En este sentido Kierkegaard 
es existencialista: lo importante es conocer al individuo, al existente concreto.  

Su ataque al hegelianismo es duro e irónico: no hay nada más cómico que imaginar que se 
conoce la totalidad de lo real, el sistema de la ciencia, el proceso por el que el Espíritu se va 
desenvolviendo en la Historia, ¡conocerlo todo!, y sin embargo desconocerse a sí mismo.  

Para Kierkegaard la verdad es subjetiva o no es verdad alguna. Esto no significa que "cada 
quien tiene su verdad", sino que la verdad sólo es tal si logra desentrañar el misterio del existente 
individual. La verdad sobre la existencia humana, por lo tanto, no puede ser abstracta: tendrá que 



ser la verdad de mi existencia, verdad para un sujeto o verdad subjetiva. Cualquier filosofía que 
enrolle y desenrolle conceptos generales pero que no llegue a ideas decisivas (que me decidan), no 
trata acerca de la verdad —porque la verdad es subjetiva, existencial. 

 La filosofía de Hegel propone una verdad abstracta porque no me dice nada sobre mi vida 
real. La verdad abstracta no me compromete, no influye en mi vida. Por el contrario, el 
existencialismo hace que la filosofía me comprometa, me involucre, me diga algo sobre mi vida y 
me lleve a transformarla.  

Esto significa que la tarea de la filosofía no es averiguar si el ente se identifica con lo real 
— por poner algún ejemplo—, sino si la vida humana es absurda o tiene algún sentido, y si lo 
tiene, saber cuál es. Desde este ángulo, Kierkegaard revoluciona la filosofía moderna, pues le 
devuelve su preocupación por el hombre de carne y hueso.  

7.3 La existencia como posibilidad y el concepto de la angustia  

Como recordarás, en la primera parte del libro destacamos que la ética depende del 
concepto de ser humano que tengamos; saber ética es saber antropología, entender el modo de ser 
del hombre.  

Pues bien, ya desde la primera mitad del siglo pasado Kierkegaard se daba cuenta de que el 
cientificismo comenzaba a dominar la vida intelectual. Cientificismo significa poner a la ciencia, 
experimental y matemática, como único modelo válido de conocimiento. El cientificismo es una 
forma de empirismo. La difusión del cientificismo llevó a que se estudiara al hombre 
exclusivamente como un objeto entre otros objetos: peso, medida, extensión, cuáles son sus 
reacciones más frecuentes, qué sustancias envía el cerebro en determinada circunstancia. 
Kierkegaard vino a recordarnos que el hombre es esencialmente sujeto, y sin embargo la ciencia 
tiende a considerarlo como objeto. "Que así se trate a las plantas, las estrellas y las piedras... ; pero 
hacer lo mismo con el espíritu humano es una blasfemia buena tan sólo para debilitar la pasión de 
la ética y la religiosidad".  

Kierkegaard se da cuenta de que los animales se comportan irremediablemente tal como 
ordenan las leyes de su naturaleza: viven en el reino de la necesidad. El modo de ser del hombre 
es distinto porque, gracias a la libertad, el ser humano no vive en el mundo de lo necesario sino en 
el reino de lo posible e indeterminado. Esto significa, sencillamente, que nosotros actuamos 
libremente, que tenemos la posibilidad de elegir: vivimos en el reino de lo posible.  

La existencia del hombre es libertad, poder—ser, posibilidad. Todo lo que está ante nosotros son 
elecciones posibles, desde las más "Pequeñas —si juego basquetbol, si hago la tarea hay en la 
tarde,. si participo en un grupo de teatro—, pasando por decisiones importantes —elegir una 
novia, buscar una beca para cierta universidad, optar por la carrera de médico-, hasta las más 
fundamentales, las decisiones decisivas. Para Kierkegaard la decisión más importante es vivir 
según la fe en Dios o de espaldas a ella.  

Lo necesario, aquello que no es pura posibilidad sino un hecho — como que hayamos 
nacido en un determinado país, recibido tal educación, que tengamos tal o cual posición 
económica—, no es para Kierkegaard tan importante como lo más propio de nuestra existencia: la 
posibilidad. La grandeza del ser humano radica en el abanico de posibilidades que tiene su vida. 
La existencia es esencialmente posibilidad, proyecto.  



7.4 El concepto de la angustia  

La angustia es el sentimiento de nuestra vida como posibilidad. Mientras el temor es miedo 
de algo concreto ("le tengo miedo al examen de'" química"), la angustia es miedo de algo que no 
conocemos: es la presencia pura de lo posible en la existencia humana. No es la incertidumbre de 
si Carola aceptará ó no ser mí novia, sino la incertidumbre de mi futuro completo: 

¿Padeceré desgracias? ¿Lograré los objetivos que anhelo en mi profesión? ¿Terminaré 
viviendo muy lejos de aquí, en un lugar desconocido? El cúmulo de lo posible pesa sobre 
nosotros, sobre todo aquello que está en nuestras manos: ¿Sabré elegir acertadamente? ¿Con el 
paso de los años, me convertiré en un hombre amargado, desilusionado? ¿Podré ser un hombre 
justo y honesto? ¿Fracasaré como ser humano, o seré feliz?  

La angustia se produce cuando nos damos cuenta de que nuestra vida, nuestra existencia, está en 
nuestras manos. Con nuestras acciones y elecciones forjamos nuestra existencia. El vértigo de la 
angustia puede llevar a la tentación del suicidio, pero lo importante es aceptar la angustia como 
constitutiva de nuestra humanidad y, según el pensamiento de Kierkegaard: dejar que nos lleve a 
la conclusión de la finitud de nuestra existencia frente a la única posibilidad absoluta: Dios. La 
función de la angustia es ponemos ante Dios. La gran decisión de nuestra vida es alejamos o 
acercamos a Dios. Todos los demás asuntos —el trabajo, el arte, el amor — carecen de 
importancia frente a este tema: Dios. La opción radical de nuestra vida, lo que constituye nuestro 
proyecto vital es aceptar o rechazar la fe.  

7.5 La desesperación y las etapas en el camino de la vida  

Pero puedo tratar de olvidar la angustia y decirme: "no hay que complicarse tanto, es mejor 
vivir la vida como viene y dejarse de líos". Vivir la vida sin pensarlo dos veces, o sea, silenciar 
con el ruido del momento todo asomo de angustia por la existencia. Diversión, trabajo y bullicio 
para no acordarme de que la existencia humana es problemática y exige una opción, un 
compromiso fundamental. Ir a bailar cada fin de semana, subir el volumen de la radio, estar 
contando chistes y riendo todo el día, evitar ir a hospitales y funerales, en una palabra: nunca estar 
solo ni en silencio para no reflexionar sobre nuestra existencia. En suma, huir del compromiso 
vital. Según Kierkegaard, vivir de esta manera —sin pensarlo dos veces- es vivir en la 
desesperación. Es sumergirse en lo finito y pasajero, dando totalmente la espalda a lo propio de 
nuestra humanidad: hacerse cargo de la existencia. Esta evasión —aunque sea muy ruidosa y 
bullanguera— es una vida inhumana.  

Vivir el momento es vivir según el ideal estético de la vida, según la sensación: buscar una 
experiencia, y otra, y otra sin interrupción. Sentir, sentir y sentir: Tener diferentes sensaciones 
cada vez con más intensidad, de modo que la vida del sentimiento nos aparte del pensamiento y de 
la angustia. Sin embargo, quien presume que "vive la vida intensamente" pero no tiene un 
compromiso ético fundamental, quien "disfruta cada momento" pero no se tiene a sí mismo como 
una tarea, como un proyecto, como una misión, vive intensamente pero sólo su animalidad, sólo el 
aspecto sensual de su humanidad. Según Kierkegaard, Don Giovanni —Don Juan— representa 
esta etapa estética de la vida. Don Giovanni brinca de una mujer a otra, seduce al mismo tiempo a 
muchas mujeres. Bebe, ríe, mata, tiene multitud de amantes. Pero nunca está satisfecho, nunca 
está saciado, precisamente por ello tiene "necesidad" de nuevas aventuras amorosas. La vida de 
Don Giovanni es en el fondo el drama de un individuo insatisfecho.  

 



En cambio,. Un ideal ético de la vida es el de quien vive intensamente su propia 
humanidad, con toda la angustia y los problemas que acarrea. Tratar de ahogar los problemas y la 
angustia de la existencia en las sensaciones corresponde, entonces, a la etapa estética de la vida. 
Tenerse a uno mismo como tarea, comprometerse con un proyecto, corresponde a la etapa ética de 
la vida. Kierkegaard pone a Sócrates como ejemplo de la vida ética. Sócrates prefiere morir antes 
que cometer una injusticia.  

Pero para Kierkegaard la culminación de la existencia no se acaba en el salto de la etapa 
estética a la ética, pues aún hace falta, para vivir en la verdad radical de la existencia humana, 
ponerse cara a cara con el existente absoluto: 

Dios. Para llegar a la etapa religiosa hace falta dar el salto mortal de la fe. Kierkegaard, 
como autor protestante, concibe la fe como un salto ciego al vacío, en el que la persona confía en 
que Dios la salvará. La fe compromete toda la existencia humana.  

Pero Kierkegaard dedicó su vida —y se ganó muchos enemigos— a denunciar ese modo de 
vivir la religión que permite vivir como paganos bajo el honorable nombre de cristianos. El 
obstáculo más complicado para "llegar a ser cristianos", es vivir ya en un cristianismo cómodo y 
fácil: la peor herejía es jugar a ser cristiano.  

Ejercicios  

1.- Ve la película norteamericana La sociedad de los poetas muertos. Discute con el grupo 
si los personajes viven la angustia de la que habla Kierkeggard.  

2.- Dividir al grupo en equipos. Cada equipo hará un listado de cinco actitudes modernas 
por las que algunos jóvenes viven en la desesperación, es decir, en la etapa estética descrita por 
Kierkeggard.  

3.- Escucha el aria "Madamina il catalogo e questo" de la ópera Don Giovanni de Mozart, 
donde Leporello, el mayordomo de Don Juan, narra las conquistas de su patrón. (Es importante 
que tengas una traducción a mano. Suelen venir en las grabaciones comerciales de calidad). 
Recuerda que Kierkeggard utilizaba esta composición de Mozart para ejemplificar la etapa 
estética.  

 

 

 

 

 

 

 

 



Capítulo 8 

Revolución y liberación: Marx 

8.1 Vida y obra  

Karl Marx nació en Alemania en 1818 y murió en Inglaterra en 1883. Es sin duda alguna 
uno de los filósofos que más han influido en la historia de la humanidad. Los regímenes 
socialistas. así como muchos movimientos revolucionarios, se han inspirado en algunas ideas de 
Marx. Mucho se ha discutido hasta qué punto el llamado "socialismo real" (los gobiernos 
comunistas como el de Cuba, Corea del Norte o la antigua URSS) han sido fieles al pensamiento 
de Marx; en cualquier caso, no puede negarse que tales Estados han recurrido a muchas ideas de 
este pensador.  

Las obras de Marx son numerosas. En 1844 escribió sus Manuscritos económico-filosóficos 
(publicados en 1932). En 1848 publicó el Manifiesto del partido comunista. En 1867 publicó el 
primer volumen de El capital; los otros dos volúmenes de esta obra fueron publicados después de 
su muerte por su amigo y colaborador Engels, en 1885 y 1894 respectivamente. Este dato no es 
irrelevante.  

Los especialistas en Marx han discutido mucho sobre la evolución de su pensamiento. 
Según algunos, cuando Marx era joven pensaba distinto de cuando era viejo, y sobre todo, los dos 
últimos volúmenes de El capital reflejarían el pensamiento de Engels; más que el de Marx. El 
primer Marx, el joven Marx. Vendría a ser un filósofo humanista, mientras que el último Marx 
vendría a ser un pensador economicista.  

Por motivos didácticos, en este capítulo dejaremos al margen esta distinción. En todo caso, 
el punto de partida de Marx es bien claro y fue constante en toda su obra: el materialismo.  

8.2 El hombre como praxis  

Marx es un autor materialista. Así 10 reconoce él abiertamente; Marx es el padre del materialismo 
histórico. En consecuencia, su concepto del hombre no admite la existencia del espíritu, a 
diferencia de autores como Platón o Kant. El ser humano es un ser vivo corporal que ocupa un 
lugar más elevado que los animales en la escala de los seres orgánicos. Todos los procesos y actos 
humanos, desde comer hasta amar, pueden reducirse a fenómenos materiales. Difícilmente puede 
entenderse la ética marxista si se hace a un lado el concepto materialista del ser humano.  

La diferencia esencial entre los animales y el hombre radica en que el hombre trabaja. Marx 
afirma textualmente: "El hombre mismo se diferencia de los animales desde el momento en que 
comienza a producir sus medios de vida, el hombre produce indirectamente su propia vida 
material". La esencia del hombre es la praxis. El hombre es un ser productor, transformador, 
creador.  

Trabajando es como el hombre adquiere su naturaleza.  

Dicho de otra manera, cuando el mono comienza a transformar la naturaleza física para 
satisfacer sus necesidades materiales se está autotransformado en hombre: “... toda la historia 
universal no es sino la creación del hombre a través del trabajo humano".  



8.3 Las enajenaciones  

Enajenación o alienación es un concepto fundamental del marxismo. En el lenguaje común 
y corriente, "enajenar" significa despojar de una cosa ("el banco me enajenó mi casa") o arrebatar 
la razón ("fulanito está como enajenado desde que tiene novia"). Para Marx, una enajenación o 
alienación es una situación concreta por la que el hombre pierde parte de su naturaleza; un hombre 
alienado es un hombre al que se le han arrebatado algunas de sus cualidades o propiedades.  

Existen distintos tipos de alienaciones: la religiosa, la política, la filosófica y la económica. 
El hombre es despojado de su humanidad (de su esencia) por la religión, el Estado, la filosofía y la 
economía. A continuación veremos cómo se generan estas alienaciones.  

8.4 Infraestructura y superestructura.  

Marx entiende por infraestructura las condiciones de producción de una comunidad o una etapa de 
la historia. En terminología marxista, infraestructura designa tanto el conjunto de máquinas como 
la organización humana que permite producir. Así, la sociedad romana —donde la mano de obra 
era fundamentalmente esclava— era una sociedad con una infraestructura esclavista. Nosotros 
vivimos en una sociedad capitalista. La infraestructura está caracterizada porque los medios de 
producción (fábricas, tierras, transportes, herramientas) no están en manos de los trabajadores. 
Hay una división entre quienes trabajan (los proletarios) y quienes tienen los medios de 
producción (los capitalistas). La infraestructura está constituida por las relaciones económicas; la 
infraestructura es la economía.  

Los productos culturales que genera una determinada infraestructura son llamados por Marx 
superestructuras. Religión, derecho, arte, filosofía son el resultado, el reflejo de una estructura 
económica. "El conjunto de las relaciones de producción forma la estructura económica de la 
sociedad, la base real sobre la que se levanta la superestructura jurídica y política y a la que 
corresponden determinadas formas de conciencia social. El modo de producción de la vida 
material condiciona el proceso de la vida social, política y espiritual en general. No es la 
conciencia del hombre la que determina su ser, sino por el contrario, el ser social es lo que 
determina su conciencia".  

Dicho de otra manera, la estructura económica determina la cultura de un pueblo. Por 
ejemplo, entre los teotihuacanos se adoraba a Tláloc, dios de la lluvia, porque los teotihuacanos 
necesitaban de la lluvia para explotar sus sembradíos. Su religión era producto de su organización 
económica. Si hubiesen sido un pueblo eminentemente navegante, su dios principal hubiese sido 
el dios del mar.  

8.5 Las alienación es y la liberación del hombre  

El ser humano pierde o ve lastimada su esencia por las alienaciones. Debemos, por tanto, 
desalienarlo. Liberar al hombre es librarlo de las alienaciones. 

a) La alienación religiosa lleva al hombre a resignarse a una situación de explotación 
económica. El hombre explotado no se rebela contra los explotadores porque pone su esperanza en 
un más allá. La fe en una felicidad celestiliena al hombre porque no lo impulsa a cambiar las 
estructuras económicas de explotación. Tal es el sentido de la frase de Marx: "La religión es el 
opio del pueblo".  



b) La alienación política es la organización jurídica y política que es reflejo de una 
estructura económica de explotación. Por ejemplo, en Roma, el derecho legitimaba la esclavitud. 
El derecho romano consideraba al esclavo como cosa, como objeto, pues Roma era una sociedad 
cuya economía descansaba en la explotación de la mano de obra esclava.  

c) La alienación filosófica es el desarrollo de ideologías, de corrientes de pensamiento, que 
justifican teóricamente los modos de producción (la estructura económica) de un pueblo. Por 
ejemplo, Aristóteles defendía filosóficamente la esclavitud, porque vivía en una sociedad 
esclavista. El español Ginés de Sepúlveda defendía filosóficamente que los indios americanos eran 
irracionales, porque servía a los intereses económicos de los encomenderos españoles.  

d) La alienación económica es la raíz de las demás. Es la más grave porque despoja al 
hombre de su trabajo. En el capitalismo, el obrero es despojado del fruto de su trabajo. El 
trabajador genera una riqueza de la que el capitalista se apropia. Esta alienación es la más grave de 
todas, según Marx, porque si el hombre es esencialmente un ser productor, despojarlo de sus 
productos equivale a arrebatarle su misma naturaleza, su esencia. Explotar económicamente al 
hombre es despojarlo de su ser.  

8.6 La liberación del hombre a través de la revolución Liberar al hombre es eliminar         
las alienaciones.  

Únicamente si eliminamos las alienación recuperaremos la unidad del hombre; de otra 
manera, el ser humano estará como dividido en su propio ser, enajenado.  

Este proceso de liberación debe de comenzar cortando la raíz del mal: la alienación 
económica. Si no transformamos la estructura económica no transformaremos nada, ni la política 
ni la religión. En cambio, si eliminamos las estructuras capitalistas de producción estaremos 
eliminado la religión, el Estado capitalista y la filosofía con su ética burguesa.  

La revolución es ni más ni menos que la transformación de las estructuras de explotación. 
La revolución es la manera de desalienar al ser humano devolviéndole el producto de su trabajo. A 
través de ella el hombre recuperará su esencia, será plenamente hombre: la revolución es una tarea 
ética.  

8.7 El problema de la libertad  

Un obstáculo con que la filosofía marxista se topa es el de la libertad humana. Si el hombre 
está condicionado por la estructura económica, si su modo de pensar procede directamente de su 
modo de producir, debemos hacemos dos preguntas:  

a) ¿Cómo es posible que algunos hombres se den cuenta de que están alienados? ¿Cómo es 
que Marx elaboró una filosofía que estaba más allá de las condiciones de producción capitalistas 
que imperaban en su tiempo e imperan todavía?  

b) Si el hombre está condicionado por las estructuras económicas, si la moral humana es 
fruto de las estructuras de producción, ¿existe realmente la libertad? Si no existe, ¿para qué nos 
preocupamos? Pero si existe, ¿no estamos aceptando la espiritualidad del ser humano, y por 10 
tanto su independencia respecto de los modos de producción económica --que es el meollo de la 
antropología y la ética marxistas?  



Ejercicios  

1.- Ver la película Tiempo modernos de Chaplin. ¿La revolución propugnada por Marx 
liberaría al hombre de la alienación producida por la rutina de un trabajo en serie?  

2.- Responder brevemente por escrito la siguiente pregunta: ¿Qué le diría Epicuro a Marx 
en el tema de ética?  

3.- Dividir al grupo en equipos y discutir qué semejanzas tiene el materialismo de la 
sociedad capitalista ‘y el marxismo.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Capítulo 9 

Más allá del bien y del mal: Nietzsche 

9.1 Consideraciones preliminares  

"Sócrates fue una equivocación: toda la moral del perfeccionamiento, incluida la cristiana, 
ha sido una equivocación". Son palabras de Federico Nietzsche, uno de los filósofos que más han 
influido en el pensamiento del siglo XX. Su estilo poético exaltado, combativo, le ha valido ser un 
escritor con 5fan número de lectores. Frases suyas como "Dios ha muerto" o 'Yo no soy un 
hombre, soy dinamita", se han repetido más veces: de las que se han analizado con seriedad. 
Fallecido en 1900, Nietzsche fue el profeta del nihilismo occidental.  

Nacido en Roken (Alemania) en 1844, Nietzsche estudia enealogía —-que pronto 
abandonaría— y filología. A los 25 años es nombrado profesor de filología en Basilea. Influye 
mucho en él la amistad con Richard Wagner, el gran músico alemán, en quien veía personificados 
los ideales del espíritu avasallador del superhombre. Cuando el compositor alemán vuelve sus ojos 
hacia el cristianismo, Nietzsche reniega de su amistad y escribe rabiosamente contra él. en su 
primer libro, El origen de la tragedia en el espíritu de la música, están ya anticipadas sus 
revolucionarias concepciones a cerca del hombre y de la ética. Tras abandonar la academia a los ,5 
años su salud empeora poco a poco; en sus períodos de lucidez: escribe frenéticamente. Salen de 
su pluma, entre otras obras: La 'enealogía de la moral, El ocaso de los ídolos y Así hablaba 
Zarathustra, la más poética y difícil de interpretar. Diez años más tarde su salud se colapsa, pierde 
la razón y vive al cuidado de su hermana desde 1889 hasta su muerte.  

9.2 Impulsos dionisíacos y apolíneos  

Desde sus comienzos, el pensamiento de Nietzsche significa la contraposición de las ideas 
filosóficas y los valores morales ·adicionales. Su primera publicación, El origen de la tragedia, fue 
también el primer escándalo alrededor de sus ideas. La expresión fiel de los auténticos valores 
vitales, piensa Nietzsche, se encuentra en las tragedias teatrales generadas por la civilización 
griega anterior a Sócrates.  

La sublimidad de la tragedia griega es el resultado del enfrentamiento entre dos instintos 
que el filósofo alemán llama "apolíneo" y "dionisíaco". Nietzsche piensa que la imagen de 
Dionisios —símbolo del exceso, la ebriedad creativa y la pasiones la representación más auténtica 
del hombre en armonía con la naturaleza. Lo natural en el hombre no es la racionalidad, la 
armonía, la medida simbolizada por Apolo—, sino la voluntad desenfrenada e irracional.  

El dios griego Apolo era el más majestuoso entre los dioses del Olimpo; representado 
comúnmente con una lira, simbolizaba el equilibrio y armonía de las artes y del pensamiento. A él 
estaban asociados preceptos griegos básicos como "Conócete a ti mismo" y "Nada en exceso". Su 
contraparte, Dionisios, era el dios del vino, de la vida alegre y la hospitalidad; representado con 
copas y uvas, concedió a Grecia el don del vino que a veces es una bendición y otras una ruina. 
Nietzsche estaba convencido de que la danza y el delirio incontenible del espíritu dionisíaco son la 
expresión del ideal humano: el tinte dramático de la existencia —sin orden, sin Dios, sin reglas— 
debe vivirse en la abundancia de sensaciones excesivas y en el desbocamiento de las pasiones. El 
camino de Apolo —orden y razón— es el camino equivocado.  



Explicando más sus propias ideas acerca de la existencia humana, que el verdadero espíritu 
de la tragedia y de la cultura griega, Nietzsche opina que la sustitución del espíritu dionisíaco por 
el apolíneo trajo consigo la decadencia de los griegos, y de la cultura occidental.  

El espíritu filosófico es la muestra más palpable de la decadencia: "tratar de entender y 
dominar la vida mediante la razón", he aquí el error de nuestra cultura desde Sócrates y Platón 
hasta nuestros días. El mismo Nietzsche, tomando el nombre del antiguo sabio persa Zaratustra, 
sería el encargado de combatir la decadencia y de anunciar la llegada de un hombre nuevo, del 
superhombre.  

9.3 La inversión de todos los valores  

Ha llegado el momento, entonces, de sacar a flote lo que estaba sumergido y hundir los 
valores decadentes, a saber, la metafísica y la moral cristiana. El "Dios ha muerto" de Nietzsche 
significa el derrumbe de ambas. Según Nietzsche —agrio detractor del cristianismo— el gran 
acontecimiento de la historia no es el nacimiento de Cristo sino la muerte de Dios, es decir, la 
destrucción de todos los valores del pensamiento y de la moral tradicional. Una vez derribados la 
metafísica y el cristianismo, la figura de Dionisos será adoptada por el superhombre. El 
superhombre es el creador de nuevos valores que abraza el ideal dionisíaco de la vida.  

La exaltación de los instintos y la irracionalidad que anunció Nietzsche ha venido a ser, en 
efecto, uno de los aspectos centrales de la llamada Posmodernidad. Por una parte, la filosofía de 
Nietzsche es una denuncia a la exageración del modelo cientificista y racionalista, a la 
sistematicidad abrumadora de la filosofía que no alcanza las fibras más íntimas de nuestra vida. 
También es una crítica a la moral entendida como apocamiento, timidez, vergüenza, prohibición y 
miedo.  

Por otra parte, muchos han visto en la filosofía de Nietzsche el sustento de las actitudes 
totalitarias, de la violencia y el exterminio practicados por los nazis, y han identificado al 
superhombre de Nietzsche con el mito de la superioridad de la raza aria. Lo cierto es que este 
pensador despreciaba a los germanos y no pretendía ligar al superhombre con algún pueblo en 
particular. Pero no se puede negar toda relación entre la disolución en el nazismo de los ideales de 
libertad, fraternidad e igualdad, y la inversión de todos los valores proclamada por Nietzsche. La 
voluntad de dominio, de poder, la vitalidad ciega y arrolladora que Nietzsche pone en la cumbre 
de que los nuevos valores, se han hecho realidad en muchos ámbitos de la cultura de nuestro siglo.  

9.4 El hombre y la ética Nitzscheana  

Como podrás darte cuenta, Nietzsche representa la contraparte de la tradición ética de nuestra 
cultura: "toda la moral del perfeccionamiento —dice— ha sido un error". Es decir, todo lo que 
hemos dicho acerca de llegar a ser plenamente hombres adecuándonos a nuestra naturaleza de 
animales racionales (unidad corpóreo-espiritual), acerca de encontrar la perfección de nuestra 
existencia en la vida buena y en el desarrollo de las capacidades propiamente humanas 
(entendimiento y voluntad), todo esto, para Nietzsche, ha sido un error.  

Para este filósofo, ser plenamente hombre es vivir más allá del bien y del mal, adecuarnos a 
la naturaleza es adoptar su impulso ciego de crecimiento, de vida, de dominio. Nietzsche piensa 
que, históricamente, hay dos clases de hombres —los señores y los esclavos— que han dado 
distinto sentido a la moral. Para los señores, el binomio "bien-mal" equivale a "noble- 
despreciable". Desprecian como malo todo aquello que es fruto de la cobardía, el temor, la 



compasión, todo lo que es débil y disminuye el impulso vital. Aprecian como bueno, en cambio, 
todo lo superior y altivo, fuerte y dominador. La moral de los señores se basa en la fe en sí mismo, 
el orgullo propio, la satisfacción de los deseos, así como en la hostilidad natural hacia el hombre 
inferior y la burla hacia la abnegación.  

Por el contrario, la moral de los esclavos nace en el alma de los oprimidos y los débiles, y 
comienza por condenar los valores y las cualidades de los poderosos. Una vez denigrado el 
poderío, el dominio, la gloria de los señores, el esclavo procede a decretar como buenas las 
cualidades de los débiles: la compasión, el servicio, la paciencia, la humildad. Los esclavos 
inventan una moral que hace más llevadera su condición de esclavos. Como tienen que obedecer a 
los señores, los esclavos dicen que la obediencia es buena y que el orgullo es malo. Como los 
esclavos son débiles, promueven valores como la mansedumbre y la misericordia, y critican el 
egoísmo y la fuerza. En otras palabras, los esclavos "hacen de la necesidad virtud".  

En la sociedad conviven personas de las dos castas, y lo más perjudicial es la propagación de los 
ideales de humildad y misericordia —propios del cristianismo—. y de igualdad y convivencia —
propios de la democracia y el socialismo—, porque favorecen el crecimiento de la moral de los 
esclavos. Pero la llegada del superhombre, de una nueva especie de filósofos y jefes, significa el 
fin de esa mentira que intentó disolver los instintos más fuertes y peligrosos de la vida.  

9.5 Nihilismo y voluntad de poder  

Nietzsche no sustituye los fundamentos ni las causas de la realidad por otros nuevos —una 
metafísica por otra—, simplemente (trágicamente) piensa que la realidad no tiene fundamentos, no 
tiene causas: está gratuitamente en la existencia; el nihilismo (del latín nihil, nada) es la 
conciencia de esta situación. Si los pensadores racionalistas —por ejemplo Hegel pensaban que el 
mundo es fundamentalmente lagos (palabra, razón, idea), Nietzsche piensa que la realidad es 
irracional.  

La filosofía moral de Nietzsche es tan opuesta a la de la tradición clásica porque su 
concepción del hombre es también la contraria. ¿En qué aspecto? Principalmente en el orden que 
deben guardar la razón y los instintos, la animalidad y la racionalidad. En la tradición clásica la 
plenitud del hombre está en el crecimiento de las capacidades específicamente humanas: el 
entendimiento y la voluntad. El orden natural consiste en que estas capacidades dirijan a los 
apetitos, a la animalidad del hombre. No consiste en eliminar las pasiones sino en que, mediante la 
virtud, la fuerza de la pasión sea un impulso para la plenificación del hombre en su propia 
naturaleza.  

Nietzsche ve en esta ordenación una perversión, una caricatura del superhombre, de la vida 
que es instinto desbocado, afán de expansión arrolladora, de superación, es decir, una disminución 
de la voluntad de poder, que es el verdadero motor de la vida. Su filosofía moral es la otra cara de 
la moneda de la que entiende la ética como autodominio, como señorío del hombre sobre sí 
mismo. Según Nietzsche, la única forma de ser dueño de sí es abandonándose al impulso 
instintivo de la vida que fluye eternamente.  

 

 

 



Ejercicios  

1.- Ve la película El club de la pelea. ¿Descubres algunas afinidades entre la actitud de los 
miembros del club y la filosofía de Nietzsche? ¿Cuáles son yen qué consisten?  

2. - Escuchar la obertura de la ópera Tanhauser de Richard Wagner. ¿Por qué esta música gustaba 
a Nietzsche?  

3.- Sabemos que Nietzsche despreciaba la cultura alemana.  

Sin embargo, el nazismo echó mano de las obras de Nietzsche. ¿Consideras que el régimen nazi 
tenía una moral de señores?  

 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Capítulo 10 

La jerarquía de valores y la persona: Scheler 

10.1 Vida y obra  

Max Scheler nació en Munich, Alemania, en 1874, y murió en 1928. Recibió una 
educación filosófica muy esmerada; fue discípulo de grandes humanistas de su tiempo, entre los 
que destaca el filósofo Husserl. Como estudiante de Husserl, Scheler tuvo como colegas a otros 
importantes pensadores, entre quienes destacan Martin Heidegger, pensador existencialista y Edith 
Stein, filósofa cristiana y monja carmelita martirizada por los nazis.  

Su obra más importante es El formalismo en la ética y la ética material de los valores (1916).  

El pensamiento de Scheler se ha popularizado bastante. Los conceptos de su ética de los 
valores se han convertido en una terminología bastante común. Hoy por hoy se habla 
continuamente de "valores", 'Jerarquía de valores", "escala de valores". Es talla influencia de 
Scheler que muchos identifican la ética con una teoría de los valores.  

10.2 Scheler vs Kant  

Se ha dicho que los filósofos gastan la mitad de su tiempo peleando contra otros filósofos. 
Esta exageración tiene algo de cierta. Los filósofos se influyen y critican entre sí. La historia del 
pensamiento filosófico es una historia de escuelas filosóficas que se entrelazan y oponen entre sí. 
Scheler no es la excepción. La ética scheleriana es un ataque a la ética kantiana.  

Recordarás que Kant había defendido una ética con dos características:  

a) Una ética no fundamentada en objetos sensibles, es decir, no fundamentada en la 
experiencia. Kant se daba cuenta de que si intentamos basar la ética en lo que vemos, en lo que 
tocamos, en lo que sentimos, terminaremos por caer en un relativismo moral.  

b) Una ética formal, es decir, una ética enunciada en términos abstractos, sin contenidos. 
Formal significa -lo dijimos al hablar de Kant- que es una fórmula vacía que puede ser rellenada. 
Por ejemplo, el enunciado matemático "2 + 2 = 4", no dice nada sobre la naturaleza (el contenido) 
de los números que se suman (da lo mismo que se sumen dos peras, que dos nueces, que dos 
montañas); "2 + 2 = 4" es un enunciado formal. Dos más dos siempre suma cuatro, 
independientemente de los sumandos. La ley moral, según Kant, debe ser una fórmula, un 
enunciado formal, vacío de contenido, pero que vale para cualquier acción moral. "Compórtate de 
tal manera que la acción que ejecutes pueda ser elevada a la categoría de ley moral" es la 
enunciación formal de la ley kantiana. Te darás cuenta de que este imperativo categórico puede 
ser aplicado en cualquier tiempo, lugar y circunstancia, de la misma manera que un enunciado 
matemático.  

Scheler reacciona contra este carácter abstracto y formalista de la ética kantiana. Después de 
estudiar la ética kantiana, el individuo queda con la sensación de que se trata de una ética vacía, 
insuficiente para la vida práctica. Se nos antojaría una ética más humana, más concreta. Eso es 
precisamente lo que busca Scheler, una ética de valores. Se explica, por ello, que la teoría de los 
valores se haya popularizado tanto para hablar de ética.  



10.3. La experiencia de los valores.  

Para Sócrates, para Aristóteles, para Kant, el conocimiento de lo que es bueno y de lo que es 
malo se alcanza por caminos racionales. La ética se basa en la racionalidad, no en el sentimiento. 
Para los hedonistas, bien moral equivale a placer, y mal moral, equivale a dolor. Los hedonistas 
fundamentan la ética en el sentimiento, en lo que se siente.  

Según Scheler, la ética no se fundamenta en la racionalidad, sino en el sentimiento. Pero no se 
trata de un sentimiento cualquiera, como el sentimiento del placer al beber un vino francés, o el 
sentimiento del dolor al recibir una inyección. Scheler no es, ni de lejos, un hedonista. Scheler 
afirma que existe un tipo especial de sentimiento: se trata de la "experiencia de los valores". Por 
ejemplo, ante el cuadro de la Mona Lisa de Leonardo da Vinci, los hombres experimentamos el 
valor de la belleza, y cuando ayudamos a un anciano desvalido a comer, experimentamos el valor 
de la bondad. No se trata, por tanto, de experiencias puramente sensibles (como experimentar un 
gran placer al comer un helado de vainilla o sentir náuseas al viajar por barco), sino de 
experiencias que tienen un carácter espiritual.  

10.4 Objetividad de los valores  

Los valores son objetivos, es decir, no dependen de las preferencias y gustos personales de 
un sujeto. El valor belleza o bondad está más allá de las preferencias personales. Hay personas a 
quienes el queso roquefort, de sabor fuerte y penetrante, no les gusta, mientras que a otras les 
encanta. El sabor del roquefort no es un valor. En cambio, la belleza y la bondad sí son objetivos y 
universales. Todo ser humano es capaz de experimentar que la belleza vale, y que la bondad vale; 
en cambio, hay quien opina que el sabor del roquefort no vale ni un peso.  

Los valores son objetivos y no dependen, por tanto, ni de época, ni de cultura, ni de raza, ni 
de religión, ni de preferencias personales. Están por encima de cualquier condición empírica: son 
universales. Los valores se dividen en positivos y negativos. Los valores negativos son una 
especie de "antivalores". Por ejemplo, al valor salud se le opone la enfermedad.  

Scheler comprende que Kant evite fundamentar la ética en las realidades empíricas (el 
placer, la utilidad, la sociedad), pues por ese camino se llega al relativismo (cada quien tiene su 
propia moral). Scheler no quiere ser un relativista. La diferencia es que mientras Kant renuncia a 
dar un contenido a su ética, Scheler sí quiere dárselo. El fundamento de la ética son los valores, 
que son objetivos y universales. Por ello, Kant no tiene nada que temer piensa Scheler—, pues los 
valores son un ancla, un cimiento profundo para la ética. Todos sentimos los valores de una 
misma manera; no es una experiencia subjetivista y relativista.  

10.5 La jerarquía de los valores  

Existe un orden de valores; hay valores superiores y valores inferiores. La escala es también 
algo objetivo, que no depende de la cultura o de los gustos personales. La jerarquía de valores, 
comenzando por los inferiores, es la siguiente:  

a) Valores de lo agradable y desagradable. Son emociones y estados afectivos.  

b) Valores vitales: salud, vigor.  

c) Valores espirituales: la belleza, la justicia, la verdad (conocimiento, ciencia, cultura).  



d) Valores de 10 santos  

El comportamiento ético se debe regir por esta jerarquía de valores. Un hombre que debe 
decidir, por ejemplo, entre comprarse un automóvil nuevo o pagar un médico para que le extirpe 
un tumor, debe optar la cirugía, pues la salud está por encima de la utilidad. Antes que el 
gimnasio, el masaje y toda esta nueva cultura del abdomen, debemos elegir la ciencia y la cultura 
porque los valores espirituales son más altos.  

10.6 Personalismo ético  

Max Scheler asegura que "el valor de la persona es superior a todos los valores de cosas, de 
organizaciones y de comunidades". Si el museo parisino del Louvre se estuviese quemando, y sólo 
nos diera tiempo de salvar la pintura Mona Lisa de Leonardo o a un niño pequeño, deberíamos 
optar inmediatamente por el niño, pues el cuadro, aunque muy bello, es una cosa y no una 
persona. La persona está por encima de organizaciones como la empresa, el Estado o la escuela.  

La persona no es ni su actividad ni su conciencia. Esto quiere decir que un individuo no se 
convierte en persona por las acciones que ejecuta. Tan persona es un niño que vende chicles en la 
calle como un narcotraficante, como un científico famoso. No por ser débil se es menos hombre, 
como sí sucede en el pensamiento de Nietzsche. Tampoco una persona deja de ser persona porque 
esté dormida ó consciente o porque padezca alguna enfermedad física o mental. La persona tiene 
una dimensión corpórea, pero no se agota en ella: un niño mutilado es una persona, aunque su 
cuerpo esté incompleto.  

10.7 La teoría de los valores y el peligro del relativismo  

Los enemigos de Scheler le hicieron notar que los valores requerían una fundamentación más 
sólida. ¿Qué es la experiencia de los valores? No es una demostración racional, no es un juicio de 
la inteligencia, pero tampoco es una experiencia sensible. ¿Qué es entonces? ¿En qué se distingue 
de un sentimiento, de una emoción cualquiera? ¿Realmente todos los hombres experimentamos 
los valores de la misma manera? Estas y otras preguntas debemos hacer a la teoría de los valores 
de Scheler.  

Ejercicios  

1.- Ver la película Despertares. ¿Por qué el gobierno tiene el deber de gastar tanto dinero 
en el cuidado de enfermos que son improductivos y viven como dormidos?  

2.- Ver con sentido crítico cinco comerciales de televisión elegidos al azar. ¿Qué valores 
promueven? ¿Qué jerarquía de valores transmiten? ¿En qué lo notas?  

3.- Responde brevemente por escrito la siguiente pregunta: ¿Qué diría Scheler de la ética 
utilitarista de Bentham?  

 

 

 



Capítulo 11 

Rebelión y represión: la Escuela de Francfort 

11.1 Características generales y representantes  

La Escuela de Francfort es un movimiento intelectual -complejo representado por diversos 
intelectuales, cuyas posturas no coinciden necesariamente. Tuvo su origen en el Instituto para la— 
investigación Social fundado en la ciudad de Francfort a finales de la década de 1920. Suelen 
distinguirse dos generaciones en esta escuela. La primera tiene como representantes destacados a 
Max— Hokheimer (1895-1973), Theodor Adorno (1901-1969) y Herbert (1898-1979). El 
representante más famoso de la segunda generación es Júngen Habermas, nacido en 1929 en 
Düsseldorf,  

El pensamiento filosófico y social de la Escuela de Francfort: llamado a veces 
"neomarxismo". Esta denominación no es del o exacta, pues si bien Marx es decisivo en la 
Escuela Crítica como también se le conoce— es igualmente decisiva la influencia de Kant, Hegel 
y, en menor grado, de Freud.  

Por motivos didácticos trataremos a la Escuela de Francfort en su conjunto y nos 
centraremos exclusivamente en aquellos untos de especial interés para la ética.  

11.2 El Nazismo y las Ideologías  

Los fundadores de la Escuela fueron de origen judío y padecieron la persecución nazi. La 
mayoría de ellos logró escapar de Hitler. La experiencia de esta persecución los llevó a criticar 
duramente a la sociedad actual y a toda la civilización occidental. ¿Cómo es posible que, tras 
miles de años de civilización occidental, un gobierno envíe a morir a sus ciudadanos a campos de 
concentración? ¿Cómo es posible que la cultura occidental, que ha generado genios como Mozart 
y Shakespeare, pueda dar lugar también a las atrocidades nazis del exterminio programado? El 
punto de partida no puede ser más crítico.  

Esta crítica se extiende también al llamado "socialismo real" (especialmente el socialismo 
de Stalin). El socialismo es también un totalitarismo que aplasta al individuo. La Escuela de 
Francfort tiene un temor innato al totalitarismo, a las dictaduras. Este miedo está en la raíz de su 
pensamiento ético.  

11.3 El hombre alienado  

Al igual que Marx, la Escuela de Francfort parte del hecho de un hombre alienado. En el 
capítulo sobre Marx hemos explicado el concepto de alienación. Tanto la sociedad capitalista 
como el socialismo han alienado al ser humano. En nuestra civilización, el hombre no está 
liberado: hay injusticias, dolor, resentimiento social, venganza, represión. Pero, a diferencia de 
Marx, los pensadores de la Escuela Crítica no conciben la liberación como una revolución 
eminentemente económica. No basta eliminar la alienación económica para liberar al hombre. 
Existen alienaciones más sutiles, que exigen un proceso de liberación más complejo. Dicho en 
otras palabras, no toda esclavitud se reduce a explotación económica.  

 



11.4. Eros y liberación  

Herbert Marcuse, profundamente influido por Freud, traslada parte de la lucha por la 
desalienación al terreno de la sexualidad, o mejor dicho, del placer. Marcuse toma de Freud el 
principio de placer o Eros, tendencia constante a la satisfacción del impulso sexual.  

Pero esta tendencia a la satisfacción sexual choca con una civilización del trabajo, de la 
productividad. La sociedad moderna es represiva, pues impone restricciones a todos los instintos, 
especialmente al sexual. El mundo del trabajo impide al hombre satisfacer plenamente sus apetitos 
de placer.  

Este choque entre la civilización capitalista represiva y el Eros genera una alienación, un 
conflicto en el ser humano. Marcuse propugna por una civilización no represiva, es decir, por una 
sociedad con condiciones culturales y económicas que permita el desarrollo no represivo de la 
sexualidad. La revolución propugnada por Marcuse es una revolución sexual.  

11.5 La necesidad de utopías  

Entre los representantes de la Escuela de Francfort hay un cierto escepticismo sobre la 
capacidad humana de lograr un mundo mejor. A veces dudan de que la razón pueda lograr una 
civilización no—alienante. Recordemos que tienen a la vista los resultados del nazismo, del 
comunismo soviético y del capitalismo industrial. Desconfían instintivamente de la política.  

Sin embargo, consideran que hace falta creer en utopías para que la sociedad evolucione. 
"Utopía" viene del griego topos y significa literalmente "sin lugar". Una utopía es un sueño 
político irrealizable, una ilusión que escapa a nuestras capacidades reales para llevarla a cabo. La 
Escuela de Francfort considera que las utopías son ideales que se requieren para alcanzar un 
mundo mejor. Las utopías hacen posible la ética, de la misma manera que la fe práctica en Dios y 
en el alma hacen posible la moral kantiana. Hagamos una comparación. Todos recordamos 
aquellas caricaturas donde, para que un caballo avanzara, se colgaba una zanahoria de la punta de 
una vara. El animal veía la zanahoria y corría para alcanzarla, pero al caminar, la zanahoria se 
alejaba, pues el palo era cargado por la bestia. Algo así son las utopías. Nunca se alcanzarán, pero 
sin ideales la humanidad no avanzaría. Por ejemplo, la democracia perfecta nunca existirá, pero si 
diariamente nos esforzamos por alcanzarla, cada vez estaremos más cerca de ella. En cambio, si la 
borramos de la lista de nuestros ideales, entonces caeremos en el peor de los totalitarismos y 
dictaduras.  

Las utopías son principio de esperanza, son un tipo de motivación ética. Las utopías son la 
teoría que modifica la realidad, son teoría y praxis. Este principio de esperanza viene a ser un 
sustituto de la religión  

11.6 La razón crítica  

La tarea fundamental de la razón humana, en especial de la filosofía, es asumir una postura 
crítica ante la sociedad, la cultura y el Estado. El intelectual debe defender continuamente a la 
humanidad de los intentos totalitarios de la civilización moderna. Es función del intelectual una 
crítica al establishment, al sistema económico, político, cultural. Esta actitud, este saber tomar 
distancia, protege a la sociedad de los excesos del sistema, particularmente del Estado, que 
siempre quiere tener más y más poder.  



El proyecto emancipatorio y revolucionario, tanto del capitalismo como del marxismo, falló 
por no admitir la autocrítica en su propio sistema teórico. Por falta de una autocrítica real y eficaz, 
el régimen de Stalin asesinó a millones de ciudadanos soviéticos en sus sangrientas purgas. De 
aquí la importancia ética que tiene la crítica. Sin crítica no hay liberación posible, sin crítica no 
hay ética.  

 

Ejercicios  

1- Dividir el grupo en equipos. Cada equipo puede discutir si el consumismo es una forma 
de manipulación y represión de la sociedad capitalista. Conviene que cada equipo elabore una 
lista de actitudes consumistas que se dan en la juventud (por ejemplo, fumar determinada marca 
de cigarros para ser "juvenil", vestir ropa de marca para ser aceptado por los amigos, escuchar 
exclusivamente música que está de moda, etcétera). Conviene también que cada equipo proponga 
medidas concretas para disminuir la manipulación consumista.  

2.- Escribe tres límites y tres ventajas de un sistema democrático (por ejemplo, "no todo 
ciudadano tiene la misma educación: ¿qué valor tiene el voto de un analfabeto sobre un 
programa económico? "). ¿Qué respondería la Escuela de Francfort a tales límites? ¿Cómo 
argumentarías tú que la democracia es el mejor sistema político posible?  

3.- Desarrolla brevemente la siguiente idea. La liberación según Marx y la liberación segim 
la Escuela de Francfort.  

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

TERCERA PARTE 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



INTRODUCCIÓN 

Como hemos señalado en la primera parte, la ética es un saber que debe ponerse en práctica. 
Sólo si decidimos vivir éticamente tendremos un conocimiento cabal y pleno de la ética. No basta 
con conocer en abstracto las obligaciones morales, hay que aprender a vivirlas.  

Esta tercera parte tiene como finalidad hacerte ver la importancia y necesidad de que tengas 
un criterio recto. Para juzgar acertadamente sobre la moralidad de algunos problemas de la vida 
cotidiana hace falta reflexionar, estudiar y tener el deseo sincero de llevar una vida honesta.  

Los temas que a continuación presentamos no deben considerarse como sugerencias para un 
debate sentimental o una discusión irracional. Son temas de análisis y estudio. Se trata de aprender 
a discernir lo correcto de lo incorrecto, de ejercitar el razonamiento moral. Abordar estos temas 
sin el estudio previo o simultáneo de la primera parte seria inadecuado. No se trata, por tanto, de 
que los ejercicios sugeridos en los siguientes capítulos se conviertan en una especie de talk show o 
programa de opinión en donde cada quien afirma lo que se le ocurre o lo que le nace. La 
diferencia está en saber argumentar y juzgar rectamente. No se trata de ganar a toda costa o de 
llevar la contraria por puro gusto. Aprende a valorar prudentemente sobre asuntos éticos que a 
todos nos atañen. Lee detenidamente los textos antes de discutir y resolver los ejercicios. En el 
contenido de cada capítulo, sumado a los principios enunciados en la primera parte, hay elementos 
suficientes para que llegues a conclusiones éticas acertadas.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Capítulo 1 

Corrupción: el cáncer de México 

1.1 Un impuesto camuflado  

¿Qué dirías si a partir de hoy tuvieses que pagar un impuesto nuevo, un impuesto extra de 
un 15%? Los refrescos, los taxis, la gasolina, la entrada al antro, el cine, la ropa, los boletos para 
los conciertos, todo costaría un quince por ciento más. Si para ver una película pagas 40 pesos, 
ahora tendrías que pagar 46; si en la disco gastas 200 pesos, ahora tendrías que pagar 30 de 
impuestos. Piénsalo de una manera más concreta: si tus padres te dan 300 pesos a la semana, ahora 
sólo te darían 255, pues tendrías que pagar 45 de "impuesto especial". Te enojarías, ¿verdad?  

y si resulta que ese "impuesto" no se utiliza para construir carreteras ni hospitales, sino que 
quien te lo cobra lo gasta en sus caprichos personales. Seguramente saldrías a la calles para 
reclamar, te negarías a pagarlo, estarías furioso.  

Pues te tenemos una noticia: ya pagas ese impuesto. Vamos a decirlo de esta manera. La 
cabeza de familia de tu casa trabaja, cuando menos, cuarenta horas a la semana. Si es asalariado, 
le pagan por hora; pues en realidad, tiene que pagar un "Impuesto Camuflado" equivalente a seis 
horas de trabajo, algo así como un día completo destinado a pagar los caprichos de otros.  

Este impuesto se llama corrupción. Se calcula que en México los precios de todos los bienes 
y servicios se incrementan 15 % por la corrupción. En el Distrito Federal, los conductores de 
microbús sobornan a los policías para poder hacer la parada donde les pega la gana. ¿Quién crees 
que paga esa "mordida"? Pues tú, con tu pasaje. Muchos antros carecen de salidas de emergencia 
adecuadas y la autoridad se hace de la vista gorda, gracias a "Un Billete". ¿A poco piensas que el 
dueño paga ese costo? Claro que no: repercute en tu cuenta. Muchas empresas tienen que gastar 
mucho dinero en "regalitos" a los jueces y sus secretarios para que los asuntos se agilicen. Bueno, 
pues esos gastos aumentan los precios.  

Vamos a verlo de esta manera, si en nuestro país hoy dejara de haber corrupción, en tu casa 
y en tu bolsa habría 15% más de dinero. Además, habría más seguridad en la calle. No le tendrías 
miedo al policía el viernes por la noche (salvo que se te hubieran pasado los drinks, claro está). 
Los secuestros se reducirían, habría más y mejores hospitales públicos, menos contaminación, 
mejores carreteras, playas más limpias, más fuentes de trabajo.  

La corrupción es un asunto muy serio y te afecta a ti, a tus amigos, a las personas que 
quieres y, por supuesto, al país en que vivimos.  

1.2 Corrupción: vender lo ajeno  

Cuando estudiábamos prepa, teníamos un compañero de salón al que todos le hacían la barba. 
Todos querían ser sus amigos, pues a cada rato organizaba viajes a Acapulco con todo pagado. 
Quienes lo acompañaban se la pasaban en grande. Se iban los viernes al salir de la escuela, pero 
antes de tomar la carretera pasaban a ver al secretario de su papá, que trabajaba en Palacio 
Nacional .. Esos viajes los pagaba el gobierno mexicano. El padre era un hombre muy importante 
y tenía "derecho" a viáticos, que se gastaban nuestros compañeros en alcohol, comida y algo más.  



Eso se llama corrupción y es una de las causas de la pobreza, la inseguridad y el desempleo 
en México. El padre de mi compañero utilizaba el dinero que no era suyo para financiar los 
reventones de mis amigos. Ese funcionario público trataba como si fuesen de su propiedad unos 
recursos que la Nación le había confiado para una finalidad pública, y no para pagar unas 
borracheras privadas.  

La primera cara de la corrupción es el patrimonialismo. Los gobernantes son servidores 
públicos. Nosotros les pagamos su sueldo con nuestros impuestos para que cumplan con una 
determinada tarea. Al policía de tránsito le pagamos para que agilice la circulación en las 
ciudades, no para que "cuide el coche de quien le da una propina". Al juez se le paga para que 
castigue a los delincuentes, no para que los deje libres. Al alcalde se le paga para que busque el 
bienestar de la población, no para que venda terrenos baratos a sus amigos. Al médico del Seguro 
Social se le paga para que atienda enfermos, no para que se tome un café con sus amigos. A la 
cajera de la oficina de impuestos se le paga para que nos atienda, no para que salga desayunar. Los 
servidores públicos no tienen derecho a tratar como propios los recursos del Estado: son 
patrimonio público, no patrimonio privado.  

No es gracioso que seamos un país corrupto. El ser humano es un animal político y social, 
esto es: necesitamos de la comunidad para sobrevivir. La corrupción pervierte la vida política. El 
Estado se convierte en un negocio privado, en un monopolio de algunos cuantos. Deja de cumplir 
su función y, entonces, la vida social se desintegra. En Europa, se puede sacar dinero de un cajero 
automático en la calle -sí, en la calle- a altas horas de la noche sin arriesgar el pellejo. En México, 
bueno, para qué te cuento. ¿Qué tienen los europeos que no tenemos nosotros? Menos corrupción. 
Ahí, la policía cuida, los jueces imparten justicia, los diputados hacen leyes, los barrenderos 
barren. En suma, hay vida cívica, pues los servidores públicos no se dedican a apropiarse para su 
beneficio individual de los bienes públicos. Eso genera una comunidad con calidad de vida.  

La corrupción es como el cáncer. Esta terrible enfermedad consiste, más o menos, en la 
transformación maligna de las células. En la leucemia, por ejemplo, los glóbulos blancos, cuya 
función es defender al organismo de agresiones de enemigos externos, se convierten en enemigos 
del mismo cuerpo. Por eso es tan mortal: los leucocitos terminan matando al enfermo desde 
dentro. La corrupción es un tipo de leucemia social. Hace algunos años se descubrió que la policía 
antisecuestros de un estado de la república era la que secuestraba. En otro estado, el encargado de 
cuidar las finanzas públicas se fugó llevándose los archivos de la contabilidad. Eso es corrupción. 
¿Nos extraña que haya miseria, injusticia y delincuencia en nuestro país? No podría ser de otra 
manera cuando ese cáncer infesta nuestra comunidad.  

1.3 La otra cara de la moneda  

Un amigo nuestro ofrecía banquetes a domicilio. Era un gran chef: preparaba unas crepas de 
chicharrón, deliciosas. Un día —hace muchos años— lo invitaron a ofrecer un desayuno en la 
residencia de Los Pinos. La esposa del Presidente ofrecía una fiesta para celebrar la primera 
comunión de una ahijada. Se trataba de un buen negocio, sólo había un pequeño detalle, la factura 
debía decir: "Cocktail para la presentación de la medalla conmemorativa del natalicio de Benito 
Juárez" o algo así, lo mismo da. El caso es que la buena señora —la Primera Dama— estaba 
pagando con un cheque de la Nación una fiesta personal. Para hacer esta "transa", la mujer 
necesitaba de la complicidad de un empresario. No sé en qué terminó la historia, pero 
lamentablemente muchos, muchos empresarios están del otro lado de la mesa de la corrupción. 
Son cómplices; ellos compran del servidor público lo que éste no tiene derecho a vender. Ellos 
colaboran para destruir la sociedad. Ambas partes contribuyen a que tú y tu familia tengan que 



pagar ese impuesto del 15%.  

A veces pensamos que la culpa de la corrupción es toda del "gobierno". Se nos olvida que 
por cada corrupto del sector público hay otro del sector privado. No habría militares que vendieran 
cartillas liberadas, si no hubiese tipos que las compraran. Cuando te pasas un semáforo en rojo y le 
das al policía una "gratificación" estás haciéndote cómplice de la corrupción, estás formando parte 
de ese sistema que nos cobra el injusto 15%. Si sobornas a un policía, luego no podrás quejarte de 
que no te cuiden tu casa. Por eso, se dice que los pueblos tienen los gobiernos que se merecen.  

Es importante que notes algo: la corrupción implica apropiarse para beneficio privado de los 
bienes y servicios públicos. Hay corrupción cuando un funcionario no cumple con su deber a 
cambio de una dádiva (el policía que no te infracciona a pesar de ese aliento de "lanzallamas"), 
cuando te cobra por algo que debía hacer gratuitamente (la secretaria que no te da el expediente en 
el juzgado si no le das una propina) o cuando, descaradamente, se apropia de los bienes de la 
nación (y construye su casa de campo en una reserva ecológica). Cuando tú falsificas tu 
identificación para hacerte pasar por mayor de edad y entrar al antro, estás cometiendo un fraude, 
pero el "cadenero" —ese tipo prepotente de la entrada— no es una autoridad pública. Este tipo de 
fraudes entre particulares son muy serios y también causan mucho daño, pero la corrupción fuerte, 
la que involucra a los servidores públicos, es particularmente grave porque desvirtúa la función de 
la autoridad. Vamos a decirlo así, si un par de rateros te golpea en la calle, eso es muy serio, pero 
si vas al hospital para que te curen, y el médico, aprovechándose de su oficio, también te golpea, 
ese abuso es todavía más grave. Su oficio es curar a los enfermos, no maltratarlos. El servidor 
público está para eso, para servir, no para hacer negocios aprovechándose de su trabajo.  

La corrupción no es sólo un problema político; es también un problema ético. Hacen falta 
convicciones, creencias firmes, fuerza de voluntad, en suma, virtudes, para no doblarse ante el 
camino de la transa. Nunca le preguntamos a nuestro amigo, al de los banquetes, si había aceptado 
aquel negocio. De una cosa sí estamos seguros: para rechazarlo, hacían falta muchos pantalones. 
¿Tú lo hubieras rechazado?  

1.4 Las causas y remedios de la corrupción  

Seamos realistas. Corrupción ha habido siempre y en todo lugar. Desde el punto de vista de 
la ética, el ser humano cambia poco. La condición humana —libre, titubeante, débil, ambiciosa es 
muy semejante en todos los tiempos. Pero esto no quiere decir que en todos los países haya los 
mismos niveles de corrupción. En Finlandia, la corrupción es mínima, es la excepción. Si ahí se te 
ocurre ofrecer una "mordida" al "poli", seguramente la pasarás muy mal. Se puede vivir más 
civilizadamente. Hong Kong, por ejemplo, tenía unos índices altísimos de corrupción antes de 
1960 y, cuando la ciudad se reintegró a China, era una ciudad mucho menos corrupta que México.  

a) Nuestra "cultura"  

Quizá el mayor aliado de la corrupción es el cinismo y el desaliento, la idea de que nada 
puede cambiar y de que "el que no transa, no avanza". Admiramos al tramposo, al engañador, al 
defraudador, porque tiene dinero y éxito. Hace unos años dábamos clase en cierta preparatoria, de 
cuyo nombre no podemos acordarnos. Como parte del plan de trabajo, dejábamos un reporte de 
lectura semanal, un escrito sencillo, pero difícil de copiar o de bajar de Internet 
(www.elrincondelvago.com). Pronto nos dimos cuenta de que algo pasaba. Algunos estudiantes 
presentaban trabajos que no entendían. A la hora de preguntarles sobre ellos nos dábamos cuenta 
de que no los habían hecho, pero ni los habían copiado, ni los bajaban de la red. La magia del 

http://www.elrincondelvago.com./


copy-paste no explicaba el misterio. Finalmente desentrañamos el secreto. Uno de los estudiantes 
más aventajados elaboraba y vendía las tareas. Podría decirse que, en su área, era un tipo muy 
profesional: capaz de hacer tres o cuatro trabajos completamente distintos, uno diferente para cada 
uno de sus clientes. Pero ni modo, se le acabó el negocio, le aplicamos la ley y reprobó la materia.  

Como el asunto fue público, profesores y alumnos nos dieron su opinión. Todos estaban de 
acuerdo en que había que reprobar a los compradores, "los habían cachado", se la jugaron y 
perdieron. Lo curioso es que al vendedor lo admiraban, no consideraban  justo que se les 
castigase, al contrario, algunos decían que había que premiarlo por  "abusado".  

Este es el ambiente que propicia la corrupción. Examinemos nuestra indulgencia hacia la 
corrupción, nuestro desprecio cotidiano por la ley. Muchos padres procuran que sus hijos sean 
"amiguitos" del hijo del "ratero" de la colonia "por seguridad". Ven con complacencia que sus 
hijos frecuenten la casa del alto funcionario cuya reputación como servidor público es más que 
dudosa. El resultado es macabro: según una de las más reciente encuestas de Transparencia 
Internacional, 3 de cada 4 mexicanos no consideran la corrupción como un problema grave. 
¿Cómo la ves? Es más, 1 de cada 3 la considera algo normal, y no un problema al que hace falta 
atacar (diario Reforma, junio 2001). La gente está contenta con un gobernante "un poquito 
corrupto", mientras ejecute obras públicas. Desdeñar las señales de tránsito se considera un signo 
de madurez. La gente importante desobedece las leyes. Tal es nuestra "cultura popular". Buscamos 
lo privilegios, la trampa, "la leyes para los tontos".  

¿Sabes quiénes son los más corruptos? Los estudios dan una respuesta aterradora: las 
personas con estudios universitarios y de mejor nivel económico. No, no son los pobres —los 
"nacos", como se dice con una expresión más o menos racista y bastante c1asista— los más 
corruptos; la corrupción es la debilidad de "fresas". Tal parece que la educación universitaria es un 
fracaso en México, al menos desde el punto de vista de la honestidad.  

Ingenieros, abogados, médicos, contadores pierden la inocencia cívica en la carrera.  

Una muchacha acudió a una entrevista para ser admitida en una de las escuelas más prestigiadas 
del país. El profesor que la examinaba le preguntó:  

                     — ¿Qué harías si te urge un expediente de un Tribunal?  

  ¿Cómo lo conseguirías?  

   Contestó ella:  

                       —Le daría quinientos pesos a la secretaria.  

        —Mal respondido, con un billete de cincuenta bastaba...  

 

 

Desde chicos convivimos con la cultura de la transa. No es extraño que luego suceda lo       
que sucede.  



b) Falta de transparencia y exceso de discrecionalidad  

Cuando repruebas una asignatura —un ejemplo muy improbable, por supuesto— tienes 
derecho a saber cómo te calificó el profesor, a conocer los criterios que utilizó para arruinar tus 
fines de semana. Eso es transparencia. Así como una ventana de cristal deja ver lo que pasa detrás 
de ella, así un sistema de calificaciones justo es transparente cuando te permite conocer los 
procedimientos y reglas utilizados para conocer por qué reprobaste. La transparencia te permitirá 
saber que la pregunta número uno valía el doble que las siguientes y que tú te equivocaste al 
contestarla. La transparencia garantiza que recibas la información a la que tienes derecho.  

El profesor tampoco debe calificarte arbitrariamente. Debe haber unas reglas claras desde el 
principio. Ciertamente, hace falta cierta flexibilidad de las normas. Si el profesor ha indicado que 
no se pueden entregar tareas fuera del día y hora de clase, está fijando una regla justa. La regla es 
para cumplirse. No obstante, si un día poco antes de llegar a la escuela sufres un accidente y 
terminas unos días en el hospital, el profesor haría bien en ser flexible, en actuar con 
discrecionalidad, con criterio. No habría inconveniente en que por esa vez, por excepción, te 
aceptara la tarea fuera de calendario. En cambio, haría mal si calificará discrecionalmente los 
exámenes, esto es, si a una compañera tuya —a la estudiosa— no le quitara puntos por faltas de 
ortografía, a ti te quitara un punto, y a tu mejor amiga le quitara dos. Ese profesor no sería 
flexible, no estaría utilizando la discrecionalidad adecuadamente.  

Pues en el gobierno sucede igual. Cuando falta transparencia y sobra discrecionalidad, hay 
corrupción. Los servidores públicos tienen la obligación de facilitar a los ciudadanos la 
información necesaria para que estén al tanto de sus actividades. Si nosotros pagamos con 
nuestros impuestos los sueldos de los burócratas, tenemos todo el derecho a saber cuánto ganan y, 
sobre todo, a saber qué hacen con nuestro dinero. El acceso a la información es una manera de 
controlar la corrupción. Es importante que sepamos qué pasa en los tribunales, en los municipios, 
en los congresos.  

A muchos dizque servidores públicos no les gusta dar información de su trabajo y de su 
desempeño. Informar es dar control. Tú lo sabes. ¿Por qué crees que tu mamá te habla al celular 
los viernes en la noche? Sabiendo dónde y con quién estás, te tiene controlado. Así debe ser con 
políticos y burócratas. Deben darnos toda la información necesaria para controlarlos, al fin y al 
cabo están administrando un bien público, no un bien privado. Hay que desconfiar de los 
gobernantes que no gustan de abrir la información a los ciudadanos. "El que nada debe, nada 
teme".  

 La transparencia va de la mano del control de la discrecionalidad. Los funcionarios 
públicos no pueden actuar como les da la gana, de la misma manera que tus maestros tienen que 
ajustarse a unas reglas. Durante años, los gobernantes y los burócratas pudieron actuar con exceso 
de discrecionalidad. Podían comer donde se les antojaba y pasarle la cuenta al país. No pocas 
veces actuaban con un exceso de discrecionalidad que rayaba en la arbitrariedad.  

Falta de transparencia y exceso de discrecionalidad son dos males frecuentes en 
Latinoamérica y África. El desarrollo económico va de la mano del acceso a la información.  

d) Falta de rendición de cuentas  

En las democracias, el gobernante y los funcionarios deben rendir cuentas de lo que hacen. No son 
"dueños" del Estado; son administradores elegidos por los ciudadanos y, en consecuencia, deben 



explicamos qué hacen con el dinero, con los bienes, con el tiempo que les pagamos. Por eso, a los 
demagogos y a los tiranos les repugna la transparencia. Saben que si permiten que los ciudadanos 
accedan a la información, comenzarán a ser controlados.  

Una manera muy importante de controlar la corrupción es rendir cuentas. Tarde o 
temprano, todos tenemos que "dar cuentas". Si al final del año repruebas cinco materias, tu familia 
tiene derecho a pedirte cuentas. ¿Qué hiciste durante el año? Al fin y al cabo, ellos te dan de 
comer. ¿No?  

Pues nosotros le damos de comer a políticos y gobernantes.  

Tenemos derecho de ver cómo cumplen sus tareas.  

Claro que es muy fácil pedirles cuentas a los demás y quejarse de que el policía de la 
esquina se duerme en su trabajo o de que el diputado aquel se la pasa de fiesta en fiesta. No te 
hagas tonto. Para exigir cuentas a los demás hay que comenzar por uno mismo. Sí, muchos 
policías son transas y te extorsionan en la calle, pero también es cierto que algunas veces tú bebes 
más de la cuenta y pones en riesgo la vida de otras personas... y nos quejamos de que atropellan 
nuestros derechos. ¿Cuántas veces los atropellamos nosotros? ¿Te has puesto a pensar en la 
cantidad de personas a las que molestas cuando te estacionas en lugar prohibido?  

f) La falta de castigos  

La ética no se puede construir sobre castigos y represalias.  

Pero tampoco seamos ingenuos. Para evitar delitos como la corrupción hace falta disuadir a 
quienes delinquen. Los corruptos merecen ser castigados. Cruzamos la frontera a Estados Unidos, 
y el mismo gañán que aquí tira basura en la calle, mágicamente se transforma allá y no deja caer 
una colilla de cigarro. La explicación es compleja. Por un lado, la cultura es distinta: ahí se ve mal 
al que tira desperdicios en la calle (por eso, cuando entramos a un McDonalds recogemos nuestra 
charola, porque el "ambiente" nos presiona); por otro, porque si nos cacha la policía, nos multa.  

g) La ambición  

La gente se corrompe porque le gusta el dinero. Con él podemos obtener placeres, compañía, 
diversión, medicinas, propiedades. Queremos ser felices y el dinero ayuda a conseguir la felicidad. 
Se comprende que algunos identifiquen la riqueza con la felicidad. Dice el refrán "El dinero no es 
la felicidad, pero cómo se le parece".  

Si tú careces de un proyecto de vida, si nunca te has puesto a pensar realmente qué es la 
felicidad, lo más probable es que termines participando en la corrupción. La atracción del dinero 
es fuerte; muchos hacen cualquier cosa para conseguirlo, incluso poner en riesgo su vida y su 
libertad. A la hora de la verdad, una voluntad fuerte y sólida, y una inteligencia madura son las 
mejores vacunas contra la corrupción. Tenemos que darnos cuenta de que el participar en la 
corrupción, hacemos infelices a muchas personas.  

En 1985, un terremoto asoló la Ciudad de México. Muchas personas murieron sepultadas 
bajo los escombros. Muchas otras perdieron a sus seres queridos y sus propiedades. Un amigo 
nuestro, un ingeniero civil íntegro, llegó muy triste y enojado a nuestra casa. Había estado 
ayudando a sacar cadáveres en las ruinas de un edificio muy grande. Llegó triste por la tragedia, 



furioso porque el edificio estaba mal construido.  

Un empresario de la construcción había sobornado a dos inspectores de obras para que le 
dejaran utilizar material de segunda. El constructor aquél disfrutaba de un magnífico departamento 
en Cancún, gracias al dinero que se había "ahorrado". El infeliz y sus cómplices del gobierno 
podían tomar el sol gracias a las familias aplastadas bajo los ladrillos y varillas de mala calidad. 
Para esos tipos, un fin de semana bajo el sol del Caribe valía más que la vida de un bebé, cuyo 
cráneo aplastó una loza.  

Participar en actos de corrupción es como lanzar una piedra desde un rascacielos. Una 
piedrita lanzada a un metro de distancia, chiquita, no daña gravemente a nadie; lanzada desde el 
piso 50 puede matarlo, aunque no lo veamos, aunque nos parezca que los peatones están muy 
lejos.  

Ejercicios  

1. Un jefe de compras en un comedor industrial decide comprarle la carne a cierto 
proveedor, que le cobra más caro y entrega carne de menor calidad, pero le da una cantidad 
mensual de dinero "por debajo del agua”. El proveedor hace negocio, el jefe de compras 
"completa" su salario y todos salen ganando.  

¿Todos salen ganando? De acuerdo con este capítulo, ¿por qué es reprobable esta clase de 
corrupción? ¿Quiénes resultan afectados por estos "negocios"?  

2. Lee los primeros capítulos de la novela "El proceso", de Franz Ka.fka. ¿De qué manera 
beneficiaría a Joseph K. la transparencia? ¿En qué sentido se puede decir que la falta de 
rendición de cuentas de las autoridades puede producir una realidad kafkiana?  

3. Dividir al grupo en equipos. Cada equipo deberá presentar cinco propuestas para 
abatir la corrupción en nuestro país. Después, el grupo discutirá las propuestas para descartar 
las que resulten inviables o demasiado vagas y elegirá las cinco mejores.  

 

 

 

 

 

 

 

 



Capítulo 2 

Bulimia y anorexia: la dictadura de la imagen 

2.1 Abajo los gordos  

Navegando por la red, nos topamos con unas líneas muy impresionantes:  

¿Por qué todos se burlan de los "gorditos? ¿Por qué la ropa de moda, la bonita, la mayoría 
de las veces viene únicamente tallas mediana o chica? ¿Por qué existen los spinnings? ¿Por qué 
existen pastillas, licuados y cremas para adelgazar? ¿Por qué si pierdes algunos kilos, te dicen: 
'qué bien te ves'? ¿Por qué los hombres no voltean a ver de igual manera a las gordas que a las 
flacas? ¿Por qué las chicas que son consideradas "buenas" son las delgadas? ¿Por qué muchos 
padres someten a sus hijos a dietas? ¿Por qué es difícil que una gorda tenga novio? ¿Por qué las 
flacas tienen más pegue que las gordas? ¿Por qué la obesidad es considerada una enfermedad? 
¿Quieren saber por qué? Porque la gordura no es ni nunca será bien vista por nadie. Así que la 
culpa es de TODA la sociedad en la cual sólo la gente flaca es bien vista; y donde el estereotipo de 
mujer perfecta es ser"'flaca con medidas de 90-60-90. ¿O no? Seamos sinceros. ¿Qué podemos 
hacer si al fin y al cabo, no podemos estar en contra de todo el mundo? ¿Tenemos que unirnos a 
él? ¿O no? ¡Hay que luchar para ser flacas para darnos gusto a nosotras mismas y a los demás, 
para sentirnos bien, para ser aceptadas y admiradas; y 'buenas' como dicen los hombres. ¡Hay que 
alcanzar nuestras metas! ¡Por ser mejores! ¡Por ser flacas! Si al cabo nosotras no tenemos la culpa. 
La culpa la tiene esa gente; incluso toda esa gente que está en contra de nosotras. Tú tienes la 
solución en tus manos para ser más "buena". ¡Suerte a todas!  

Yara Guerrero, 23 años (www.adolescentesxlavida.com.ar)  

Yara tiene razón. Discriminamos a los gordos. La sociedad no perdona un gramo extra de carne, 
especialmente en las mujeres. Ser flaca, rubia, y medir más de uno setenta a los 16 años es 
sinónimo de éxito. Todos las quieren y todas las envidian. La figura es la preocupación número 
uno de los adolescentes posmodernas. Ellas —y ellos— gastan horas y horas en los gimnasios, se 
someten a duras dietas, toman medicinas y compran revistas con todo tipo consejos. La anorexia 
amenaza con convertirse en una epidemia en secundarias, preparatorias y universidades. Todas 
quieren ser "barbies". Todos quieren salir con una Top model.  

2.2 Los síntomas  

Anorexia significa falta de apetito. Es una enfermedad muy grave, mortal si no se trata a 
tiempo. No es fácil de diagnosticar. La pérdida del hambre se presenta en una fase tardía del 
trastorno, cuando la enfermedad ya ha hecho muchos estragos en el cuerpo y en el alma. 
Seguramente tú convives con alguna compañera anoréxica. Te sorprendería la cantidad de 
personas que mueren por este mal. Y no sólo son "modelos" o personas famosas de Hollywood. 
La anorexia visita incluso las escuelas primarias.  

La mayoría de las veces, el problema comienza en un ambiente de mucho estrés; trabajo en 
escuela, desintegración familiar, un grupo de "amigos" duros y criticones, comparaciones injustas, 
un desmedido afán por ser "popular". Poco a poco, esa presión se convierte en un trastorno 
alimenticio. Para la mayoría de las personas, la comida causa placer; es algo que se disfruta sin 
culpas ni cargos de conciencia, especialmente cuando se es joven y el organismo necesita más 

http://www.adolescentesxlavida.com.ar/


alimentos. ¿Quién de nosotros no disfruta unos tacos después de haber ido a bailar? Para el 
paciente anoréxico, la comida se convierte en un problema, en un conflicto. Esos tacos, con una 
salsa picosa, que te devoras alegremente en la madrugada, le causan angustia al enfermo 
anoréxico.  

Estas personas tienen una imagen distorsionada de sí mismas. Una persona sana se ve en el 
espejo y reconoce con realismo su figura, quizá tiene unos kilos de más, quizá uno de menos, tal 
vez está en su peso. Pero este asunto no le agobia y, sobre todo, se percibe con objetividad. Su 
autoestima no depende de su peso y, mucho menos, de lo que los demás digan sobre su cintura, su 
abdomen o su cadera.  

El trastorno se manifiesta como un problema de auto percepción. El paciente puede estar en 
los huesos y, sin embargo, se sigue "viendo" gordo. Los huesos de la cadera casi se le salen de la 
piel y él continúa haciendo ejercicio y "controlando"  

las calorías. El enfermo anoréxico va perdiendo objetividad; si no se le controla médicamente, 
morirá sin haber aceptado que ''ya no tenía problemas de figura".  

Es una enfermedad de fondo psíquico y psicológico, aunque sus efectos más visibles son 
físicos. Lo peor de todo es que los primeros síntomas no se notan. A todos nos gustaría tener una 
mejor figura. ¿No? A todos nos preocupa mejorar nuestra alimentación. ¿Hay algo de malo en 
eso? La anorexia comienza como una preocupación sana por el propio cuerpo y, casi sin darnos 
cuenta, se va convirtiendo en una enfermedad.  

Veamos otro testimonio:  

Yo tengo 16 años y desde que tengo 9, mi familia decía que yo era gorda. Siempre viví 
haciendo dietas que me hacía hacer mi mamá. Ella, de chica, fue gorda, pero después se volvió 
flaca y linda. Siempre le importó todo lo físico. Yo bajaba 15, 20 kilos, pero igual me seguía 
viendo gorda. Sé que soy grandota, porque hice mucho deporte, ¡pero ser gorda es horrible! Tener 
que verte en el espejo todos los días, sentir que ese cuerpo horrible es el tuyo y tienes que 
acostumbrarte, entrar a un negocio para comprarte algo y que todo te quede mal... ¡es horrible! A 
veces dejo de comer, pero la comida me puede, y me como todo, después viene la culpa y vomito, 
es triste, pero no me gusto y me odio. Me gustaría algún día poder decir que no me importa mi 
físico y que me veo bien, pero bueno, no lo creo...  

Norma, 16 años. (www.ado/escentesx/avida.com.ar)  

Quien sufre de anorexia desarrolla rituales con el alimento, por ejemplo, lo corta en 
pequeños trozos, pesa los gramos, calcula las calorías. La báscula aparece en las comidas diarias 
como una herramienta indispensable. Tiene reacciones histéricas. Evita las reuniones sociales y 
familiares donde haya comida. Poco a poco se va aislando de los demás.  

Se diagnostica bulimia cuando, además de los síntomas antes enunciados, el enfermo se provoca 
el vómito después de comer compulsivamente. Como Norma, los trastornos alimenticios oscilan: a 
veces deja de comer, pero luego vienen "atracones", seguidos de vómitos provocados.  

Nada de esto tiene que ver, por supuesto, con esa sensación de pesadez que todos tenemos 
—incluso los adolescentes— después de haberse cenado media docena de tortas.  

La anorexia y la bulimia se reflejan en alteraciones fisiológicas y del carácter: pérdida de 
peso, palidez, variaciones violentas de la temperatura, adormecimiento, debilidad, cambios 
metabólicos. Aparece la irritabilidad constante y los accesos de ira, los sentimientos de culpa y el 
autodesprecio, retraimiento social y la desconfianza en el entorno. Las consecuencias últimas son 

http://www.ado/escentesx/avida.com.ar


la soledad y la muerte.  

No, no es exageración. La gente muere por anorexia y bulimia. Son muertes terribles, por 
inanición, por desequilibrio electrolítico, por suicidio. La depresión y la baja autoestima lleva a 
estos enfermos a quitarse la vida.  

2.3 Los remedios  

Para curarse hace falta ayuda profesional, el apoyo del psiquiatra y de un experto en 
nutrición. Se necesita de un entorno verdaderamente amigable —nada de falsos "amigos" — y el 
cariño y solidaridad de la familia. Necesitan sentirse queridos. No olvides que detrás de este 
problema, late la baja autoestima.  

Los grupos de autoayuda también son de mucha utilidad. Otros enfermos en vías de 
recuperación, que han pasado por ese infierno, pueden facilitar el reestablecimiento de los 
pacientes.  

Ante todo, se requiere aceptar nuestra propia imagen corporal. El enfermo debe querer su 
cuerpo, cuidarlo; embellecerlo, sí, pero no a costa de la propia vida. Deben recuperar el aprecio 
por su persona, que va más allá del peso y la talla. El cultivo de la lectura y de las bellas artes 
ayuda, en ocasiones, a quienes sufren este trastorno, pues a través de estas actividades redescubren 
los verdaderos valores de su personalidad. La esbeltez no es lo más radical, lo más importante del 
ser humano.  

2.4 La manipulación de los medios de comunicación  

La TV, el cine, los anuncios, las revistas nos imponen uno modelos de belleza caracterizados por 
la delgadez. El éxito personal de la mujer —y también de los hombres— depende de la talla. Los 
medios de comunicación te enseñan que no tienes derecho a estar satisfecho contigo mismo, si tu 
figura no es "perfecta", una "perfección" dictada por unos señores,desde los estudios de 
Hollywood o desde alguna agencia de publicidad de Nueva York. Esos tipos pretenden hacemos 
creer que cuando una muchacha no mide talla cero, puede considerarse perdida. La obesidad es un 
defecto "moral". Ella debe despreciarse a sí misma y someterse a dietas, ejercicios y tratamientos 
para ser digna de entrar en el catálogo de la felicidad fabricado por los medios y los diseñadores.  

Estos modelos de belleza hacen que el individuo se sienta incómodo consigo mismo, tenga 
o no —lo mismo da— un problema de obesidad. La enfermedad consiste, precisamente, en la 
incapacidad para tener una opinión objetiva sobre su cuerpo.  

Cuidado. La anorexia y bulimia no son enfermedades exclusivamente de mujeres ni de 
ricos y "fresas". Cada vez más varones la padecen. Muchos adolescentes lastiman su cuerpo, 
consumen anabólicos para "marcarse" y lucir un abdomen duro, de roca, "de lavadero". Pobres y 
ricos, estudiantes y empleados, mujeres y hombres, la bulimia y la anorexia no reconoce barreras 
sociales. Ni siquiera la edad te libra de esta esos males. Hay casos de anorexia antes de la 
pubertad.  

 

 



2.5 Un proyecto de vida propio  

A lo largo de este libro, hemos descubierto que el ser humano está hecho para ser feliz. Esta es la 
tarea más importante de tu vida. Esta felicidad no se conquista de cualquier manera. Debes ser 
realista, aceptar tu condición humana, tu inteligencia, tu libertad. Por eso es tan importante que 
elabores racionalmente un proyecto, un plan de vida. Resulta ridículo que los anuncios de 
televisión o tu grupo de "amigos" te imponga? el camino que has de seguir. Cuando ponemos 
"nuestra felicidad" en la imagen que los demás tienen de nosotros, estamos perdidos. Los filósofos 
griegos y medievales se preguntaron si el honor era la felicidad. La respuesta fue no. El honor es 
el reconocimiento que los demás nos otorgan, no depende de nosotros. Sería absurdo que la 
felicidad dependiera exclusivamente de los otros y no de nuestro esfuerzo, de nuestras cualidades, 
de nuestra lucha personal, sino que estuviese exclusivamente al arbitrio de los demás.  

La opinión de los demás sobre nosotros sí nos debe importar; somos naturalmente sociales 
y necesitamos de la comunidad para vivir felices. Pero considerar la opinión de los demás es 
distinto de asumirla sin crítica. La "popularidad" es mal consejera en esto de la felicidad. Lo 
importante es que nuestro proyecto de vida sea racional, que tenga sentido, no que le guste a tus 
compañeros de salón.  

Busca en Internet algunos cuadros de Rubens. Era un pintor de corte, esto es, pintaba para 
reyes y príncipes. Fíjate bien en sus modelos: rellenitas, ¿no? Si miras pinturas y fotografías 
antiguas, te darás cuenta que los modelos de belleza cambian. Durante siglos y siglos, a las 
mujeres delgadas se les veía mal. Cualquiera de nuestros despampanantes modelos de ahora, sería 
muy criticada hace apenas unas décadas. ¿Te das cuenta? Hay chicas que pierden la vida para 
adaptarse a un modelo estético que en unos años —pocos o muchos— cambiará. Durante miles de 
años, las mujeres chinas deformaron sus pies, no dejaban que crecieran, para lograr "la belleza 
perfecta". Esas mujeres sufrían atroces dolores para impedir que les crecieran los pies. Hoy, nos 
asustarían. ¿Vale la pena empeñar la vida por unos parámetros de belleza cambiantes, arbitrarios, 
impuestos por otros?  

Ejercicios  

1.- Selecciona cinco anuncios de revistas o de TV, pueden ser de ropa, pero no 
necesariamente. Revísalos cuidadosamente. ¿Cómo son los modelos? ¿Cuánto tiempo crees que 
ellos invierten en su físico? ¿Crees que son normales? ¿Una persona normal puede parecerse a 
ellos? ¿Por qué los utilizan los publicistas?  

2. Navega en la red y busca la historia de alguna famosa anoréxica. ¿Por qué crees que 
enfermó? ¿Piensas que ella tenía una idea clara de cómo ser feliz? ¿Cuál era su proyecto de 
vida?  

¿Cómo se dio cuenta del trastorno que padecía? ¿Cómo salió adelante? ¿Le ayudó el medio a 
recuperarse?  

3.- Ve la película Amor Ciego (Shallow Hall, 1999). ¿Cuál era el problema de Mary? 
¿Crees que tenía un problema? ¿Qué problema te parece mayor? ¿El de Mary o el de Hal? 
¿Crees que Hal tenía un problema o "metas altas "?  

 



Capítulo 3 

Los problemas éticos de las drogas 

3.1.Paraísos artificiales (y pasajeros)  

Si la droga no fuera una sustancia tan fuera de lo ordinario, el problema moral de las 
adicciones no sería una encrucijada tan decisiva para los jóvenes del nuevo milenio. Las drogas 
son magnéticas. Es tanto el placer yj la euforia que produce, por ejemplo, inhalar cocaína, que 
prácticamente ninguno se salva de la adicción inmediata. Apenas un instante después de probarla, 
el individuo experimenta una energía incomparable, inimaginada. Todos los sistemas del cuerpo 
se activan a su máxima capacidad. Nadie es tímido bajo los efectos de esta droga.  

Pero tras los 30 o 40 minutos que duran los efectos de la cocaína, adviene una tremenda 
debilidad, ansiedad, paranoia y confusión. Ocurren también trastornos motrices: movimientos 
bruscos y temblores incontrolables. La "cruda" de la cocaína va acompañada de sudor frío, 
sensaciones de asfixia, nauseas, vértigo y sangrado de la nariz. La percepción se altera de modo 
que los objetos toman formas amenazantes. El individuo siente que batallones de insectos pululan 
bajo su piel y llega a hacerse daño de tanto rascarse. Ni la angustia ni la debilidad cesan hasta que 
el adicto vuelve a ingerir la droga. La urgencia por obtenerla arrastra a muchos consumidores al 
robo, al fraude y a la prostitución.  

"Entre la cirrosis y la sobredosis andas siempre, muñeca, con tu sucia camisa y en lugar de 
sonrisa una especie de mueca". Son líneas de una canción de Joaquín Sabina. Los estragos de la 
droga han conducido a tantas personas a la ruina moral, familiar, financiera y existencial, que es 
importantísimo que tengas una postura muy firme respecto al problema ético que representan. No 
obstante, debes tener claro que la inmoralidad de las drogas no radica únicamente en sus 
consecuencias, sino en la naturaleza misma de la drogadicción, que de suyo atenta contra la 
dignidad humana.  

Comencemos por los hechos.  

3.2 Hechos  

Las drogas son sustancias que producen en el hombre un estado físico o psíquico 
placentero, que lleva progresivamente a la adicción y, por lo tanto, a la necesidad de cantidades 
más grandes o drogas más fuertes.  

Se suele distinguir entre drogas blandas, como la marihuana, y drogas duras, como la 
heroína. Las drogas duras generan una adicción física difícilmente reversible (el organismo se 
vuelve dependiente de estas sustancias). Hasta hace poco, se pensaba que las drogas blandas sólo 
generaban una adicción psíquica, camino natural hacia las drogas duras. Actualmente, los médicos 
reconocen que en algunas personas las drogas blandas generan también una adicción física, y que 
por ello, el consumo excepcional de una droga blanda puede generar una adicción permanente en 
algunos individuos.  

3.3 El problema ético  

Las drogas han causado en nuestra sociedad dos graves problemas éticos: el narcotráfico y 



la drogadicción. Desde todo punto de vista, el problema ético central es el consumo de las drogas. 
Si la drogadicción es éticamente reprobable, entonces el narcotráfico también lo es. Además, la 
principal causa del narcotráfico es la demanda que hay de drogas, aunque también es cierto que 
los narcotraficantes procuran difundir su consumo. Por ello, nos centraremos en el problema del 
consumo.  

Las drogas no son privilegio exclusivo del siglo XX. Desde hace muchos siglos se utilizan 
con dos finalidades claramente distintas:  

a) Usos medicinales o terapéuticos. Las drogas se usan para aliviar un dolor o mitigar y 
curar las consecuencias de trastornos físicos o psicológicos. Utilizar drogas en medicina, incluso 
cuando llevan a la pérdida temporal de la conciencia, es éticamente correcto para salvar a un 
enfermo o mejorar' sus condiciones de vida. El bien del cuerpo es superior al bien de los órganos 
que lo componen. Así como es correcto amputar un brazo gangrenado para salvar la vida del 
paciente, es lícito dar una droga para "amputar" temporalmente la conciencia de un canceroso o de 
un enfermo mental violento. Ya en la primera parte de este libro hablamos de la jerarquía de 
bienes. No obstante, el médico, que es el único que tiene los conocimientos técnicos adecuados, 
tiene una grave responsabilidad cuando suministra drogas a un enfermo, pues debe de contar 
siempre con el problema de la adicción. Proporcionar morfina a un enfermo de apendicitis, no es 
lo mismo que dársela a un paciente con un cáncer generalizado. La adicción a la morfina en un 
paciente desahuciado y agonizante carece, prácticamente, de importancia.  

Fuera de estas últimas observaciones, el uso terapéutico de las drogas no presenta grandes 
problemas éticos.  

2) Producir sensaciones distintas de las habituales. El drogadicto quiere evadirse de la 
realidad a través de estas sustancias, busca situaciones placenteras, relajantes, o "estimular y 
ampliar sus capacidades físicas y mentales". Este uso, o mejor dicho abuso, de las drogas, es 
antinatural por dos motivos:  

i) Primero, por sí mismo constituye una mutilación, o al menos una atenuación ilegítima de 
las capacidades racionales. Por ejemplo, tomar una droga para tener más capacidad de trabajo y no 
dormir durante tres días es antinatural porque el hombre naturalmente necesita descansar. Es 
igualmente antinatural recurrir al LSD o a la marihuana para tener alucinaciones, pues las 
alucinaciones no son naturales sino patológicas. El toxicómano atenta contra su naturaleza de 
animal racional.  

ii) El consumo de drogas es también reprobable éticamente por sus consecuencias: 
deterioro de la salud física, una esclavitud psicológica y a veces física que lleva al drogadicto a 
procurarse la droga por cualquier medio (robo, prostitución, asesinato, fraude ... ), mengua de su 
capacidad laboral, desadaptación social, desintegración de la familia, y un largo etcétera.  

3.4 Una objeción: las drogas socialmente aceptadas  

Algunos tratan de legitimar el uso de las drogas argumentando que la sociedad ha aceptado 
ya otro tipo de "drogas", como el café, el tabaco y el alcohol. No pasaría nada —sostienen— si se 
aceptan otras drogas como la marihuana.  

 



Esta objeción comete dos errores:  

a) La existencia de un mal no se soluciona añadiendo otros males: Si el alcohol y el tabaco 
provocan problemas psíquicos o físicos, lo que debe hacerse es combatir su consumo. Es absurdo 
reconocer que el alcohol y el tabaco son drogas y al mismo tiempo decir que hay que engrosar la 
lista. En todo caso, lo lógico es luchar contra el consumo del alcohol y del tabaco, y no promover 
la marihuana.  

b) El consumo moderado de! café, del tabaco y el alcohol no atenta contra la naturaleza 
humana, porque consumidos en pequeñas dosis no tienen ningún efecto antinatural, como alucinar 
o aumentar desorbitadamente ciertas capacidades. El café no produce, propiamente hablando, una 
adicción. 

El tabaco no conduce a perder la conciencia ni genera alucinaciones. El alcohol, 
consumido sin exceso, tiene incluso una función nutritiva. No obstante, e! abuso de cualquiera de 
estos productos, hasta el punto de poner en riesgo la salud física o atentar contra la racionalidad, 
es claramente un acto antinatural e irracional. La embriaguez es un acto naturalmente reprobable, 
pero mientras que un cigarro de marihuana produce siempre unos efectos antinaturales, una copa 
de vino no los produce.  

3.5 Las causas de la drogadicción  

¿Cómo se explica entonces que el consumo de drogas esté tan generalizado, si es tan claro 
que dañan la integridad humana? En el caso de drogas intervienen diversos factores sociales, 
culturales, éticos, etcétera. Señalaremos tres especialmente importantes:  

a) Afán de evasión: la vida familiar de muchos toxicómanos es inestable. Una familia 
desintegrada, donde hay violencia, egoísmo, miseria, promiscuidad, invita a muchos jóvenes a 
refugiarse en e! consuelo pasajero y equivocado de las drogas y del alcohol. Una familia integrada 
es una magnífica protección contra las drogas.  

 b) Afán desmedido de nuevas experiencias. Una persona inmadura, que no sabe moderar 
sus apetitos, y que desea continuamente probar nuevos placeres y saborear sensaciones distintas, 
fácilmente recurre a las drogas. No es coincidencia que la  

sexualidad desbocada y el consumo excesivo de alcohol vayan asociados a la drogadicción.  

c) Afán de aceptación social. Es común entre los adolescentes, y entre las personas 
inmaduras, recurrir a las drogas como un modo de ser aceptados o reconocidos por el grupo de 
compañeros. En un ambiente en el que otros consumen droga, el no drogadicto se siente 
rechazado, poco incluido en el grupo, y fácilmente cae en la tentación de consumir drogas. Una 
persona inmadura está tentada a consumir drogas para sentirse integrada a su grupo de amigos. En 
la parte primera de este libro, ya hablamos de la importancia que la comunidad (especialmente 
familia y amistades) tiene para desarrollar una vida recta, plenamente humana.  

3.6 Consecuencias  

La toxicomanía es un acto antinatural. A diferencia de algunos otros actos que atentan 
también contra la dignidad humana, la drogadicción tiene unas consecuencias especialmente 
palpables en tres niveles: individual, familiar y social.  



1) Individual. La drogadicción afecta la salud física y psíquica del individuo, pero sobre 
todo rebaja al ser humano al provocar en él comportamientos irracionales. El toxicómano atenta 
contra su propia dignidad de persona.  

2) Familiar. El drogadicto genera sufrimiento en su familia y en sus amigos. Los actos que 
un drogadicto llega a ejecutar para obtener más droga, ponen en riesgo incluso la integridad física 
de sus seres queridos.  

3) Social. Los drogadictos contribuyen al incremento de la delincuencia, obligan al Estado 
a desviar recursos que podrían ocuparse en otras necesidades, y privan a la sociedad de la 
contribución que el adicto tenía que aportar. Los drogadictos son la principal causa de que exista 
narcotráfico, con toda la violencia y corrupción que este conlleva.  

 

Ejercicios  

l.- Dividir al grupo en equipos. Cada equipo discutirá algunas medidas concretas para 
disminuir la drogadicción entre los jóvenes.  

2.- ¿Cómo le explicarías a un compañero que desea experimentar la droga que ese 
comportamiento es antinatural?  

3.- ¿Piensas que experimentar las drogas es necesario para componer buena música?  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Capítulo 4 Ética de la veracidad 

4.1. Las brujas de Salem.  

En esta sesión intentaremos seguir un orden distinto: primero una película, luego la 
discusión, después las opiniones de los filósofos y finalmente otra discusión.  

Ponte de acuerdo con tus amigos para ver juntos la película Las brujas de Salem (''The Crucible" 
en inglés), protagonizada por Daniel Day-Lewis y Winona Ryder. Después de verla, responde las 
siguientes preguntas:  

a) ¿Qué hubiera bastado a Rebecca Nurse, el señor Jacobs, Elizabeth Proctor ya los demás 
para quedar libres?  

b) ¿ Qué opinas de la decisión que toma John Proctor al final de la película? ¿ Crees que 
tú hubieras actuado de forma similar?  

c ) Investiga cuál es la relación entre el senador norteamericano John McCarthy y la obra 
de teatro The Crucible, escrita por Arthur Miller, en la cual está basada la película.  

4.2 Engaño y mentira  

Hubo una vez, durante el siglo IV d.C., un cristiano muy diligente que deseaba infiltrarse 
por medio de engaños en una secta herética, cuyos miembros practicaban ocultamente rituales 
ajenos a la ortodoxia. Quería hacerse pasar por uno de ellos para denunciarlos y de esta manera 
servir a la Iglesia. Antes de hacerlo escribió una carta a San Agustín, obispo de Hipona, quien le 
respondió que su proyecto era absolutamente injustificable. San Agustín argumentó que para un 
cristiano, que se enorgullece de vivir en la verdad, mentir a los herejes, a quienes considera 
sumidos en la falsedad y el engaño, significaría borrar una de las mayores diferencias entre los 
dos.  

No importa qué tan piadoso sea el objetivo (por ejemplo, desenmascarar a los herejes), 
según San Agustín engañar es siempre moralmente inaceptable.  

Engañar, según la filósofa norteamericana Sissela Bok, es el acto de comunicar mensajes que 
intentan hacer que alguien crea lo que nosotros mismos no creemos. Podemos engañar a través de 
la palabra, a través de nuestros actos, por medio de un disfraz o incluso sirviéndonos del silencio. 
No hace falta hablar para engañar a alguien, porque una mentira es cualquier mensaje engañoso 
que comunicamos intencionalmente.  

Para ejemplificar estas posibilidades, pensemos en un reportero que se halla en las 
siguientes situaciones:  

a) Al llegar a la escena de un crimen, el reportero se abre paso entre la multitud y consigue 
burlar a la policía diciendo: "Déjenme pasar, soy doctor".  

b) Para averiguar si un sospechoso está siendo investigado en otra jurisdicción, el reportero 
va a la comandancia de policía, toma su teléfono celular y llama diciendo: "Soy Fulano de Tal, 
hablo de la comandancia de policía de Tangamandapio, necesito saber si. ... ".  



c) Tratando de entrevistar a la familia de un político enfermo en un hospital, el reportero se 
pone una bata blanca y pasa la barrera de los oficiales de seguridad, que tienen instrucciones de no 
dejar pasar sino al personal médico.  

d) El reportero quiere averiguar si un personaje conocido tiene problemas con la bebida, 
para lo cual se inscribe en un grupo de apoyo para alcohólicos. El moderador advierte que la 
sesión es exclusiva para gente que padece alcoholismo, pero el reportero se queda callado y 
permanece dentro del salón.  

Se puede clasificar estos engaños como a) mentira activa, b) mentira por ambigüedad, c) engaño 
no verbal y d) engaño por omisión.  

4.3 Mentir es una forma de agresión  

Sissela Bok afirma que la violencia y el engaño son dos formas de agresión contra los 
seres humanos: ambos pueden obligar a las personas a actuar en contra de su voluntad. En el 
primer caso, alguien puede obligarte a que te metas a su automóvil si te apunta con un arma: está 
ejerciendo violencia contra tu libertad. En el caso del engaño, alguien puede, mediante un 
micrófono oculto, obligarte a repetir frente a millones de espectadores lo que tú pretendías decirle 
únicamente a esa persona.  

Siguiendo con la argumentación de Bok, mentir causa daño en tres instancias:  

a) Primero, dañamos a aquéllos a quienes mentimos en la medida en que pasamos por 
encima de su libertad.  

b) Quien miente se daña a sí mismo porque pierde su integridad. Recuerda lo que 
explicamos en el capítulo dedicado a Sócrates: ¿Quién resulta más peIjudicado: el que comete una 
injusticia o el que la padece? A primera vista parece que el más perjudicado es el que la padece: si 
me roban la cartera, habré perdido dinero, pero mi integridad moral está intacta: soy el mismo 
antes y después del robo. En cambio, el que me robó queda peIjudicado en su integridad moral, 
porque se ha convertido en un ladrón. Puesto que los actos repercuten en aquel que los ejecuta, 
entonces pierde más el que comete una injusticia que el que la padece.  

c) El tercer daño es más abstracto, pero a Bok le parece el más perjudicial: es el daño en el 
nivel general de confianza y cooperación social. Y es que la vida en comunidad es inconcebible 
sin la confianza. Nuestra vida diaria está llena de actos de confianza. Cuando compramos una 
botella de agua y leemos en la etiqueta que se trata de agua purificada, jamás llevamos esa botella 
al laboratorio para asegurarnos que está libre de partículas tóxicas. Cuando una azafata dice, antes 
de despegar, que en caso de emergencia una máscara de oxígeno saldrá del compartimiento 
superior, nosotros damos por hecho que así será. La vida sería imposible si desconfiáramos de la 
veracidad de todo mundo.  

Las sociedades con menores niveles de confianza, según el politólogo Francis Fukuyama, 
encuentran mayores dificultades para alcanzar prosperidad. De manera similar, Sissela Bok afirma 
que la confianza es un valor social que la mentira perjudica, en la medida en que la deshonestidad 
interfiere con la posibilidad de trabajar por objetivos comunes.  

 



4.4 ¿Puede traer beneficios mentir?  

Supongamos que hay una persona escondida en mi casa, porque yo sé que un individuo trata de 
matarla. Si dicho individuo  

toca a mi puerta y pregunta si su víctima se encuentra allí, ¿debo responder la verdad? El filósofo 
alemán Inmanuel Kant propone este ejemplo en su ensayo "Sobre el supuesto derecho de mentir 
por motivos altruistas". Su respuesta, sorprendentemente, es que debo responderle al asesino con 
la verdad. "El deber de la veracidad", dice Kant, "no hace distinción entre las personas con 
quienes estamos obligados a decir verdad y aquéllos a quienes podemos negársela, sino que es un 
deber incondicional que es válido en toda circunstancia".  

Para Kant no hay ninguna mentira inofensiva, porque incluso si ciertas mentiras no dañan 
a ninguna persona en particular, todas ellas dañan a la humanidad en general, pues afectan la 
fuente misma de la ley. Una excepción que contradiga la universalidad de los principios, los 
volvería vacíos y sin fuerza.  

La postura de Kant es muy atractiva, aunque tiene una debilidad. No estoy obligado a 
decirlo todo a todo mundo indiscriminadamente. El asesino no tiene derecho a saber quién está en 
mi casa y mucho menos, si me amenaza. Piensa en otro ejemplo muy sencillo. Si un compañero de 
tu salón te pregunta, "Oye, ¿te gusta Manganita?", tú no tienes ninguna obligación de responderle 
que, en efecto, llevas un mes sin dormir pensando en ella. Hay asuntos que no todo el mundo tiene 
porqué saber. Existe un derecho a la privacidad que debe armonizarse con la veracidad.  

Ejemplo del asesino, ¿no te suena contrario al sentido común? El filósofo norteamericano 
David Nyberg sostiene que el engaño es una estrategia válida de la inteligencia práctica, es decir, 
de la inteligencia aplicada a nuestra vida diaria. Con ello no intenta decir que lo único que 
hacemos es engañamos unos a otros todo el tiempo, sino que todos podemos señalar numerosas 
ocasiones en que engañar puede ser un mal menor. Un ejemplo es el del asesino que toca a mi 
puerta: puedo elegir la mentira como la decisión moral válida para esa ocasión. Pero Nyberg se 
refiere también a casos menos llamativos. La franqueza absoluta, dice este filósofo, puede 
llevamos a un extremo antisocial, de no ser porque cierto grado de engaño está presente en las 
relaciones humanas. Pensemos por ejemplo en aquel hombre que siempre y a toda costa decía la 
verdad; el día de su cumpleaños le regalaron una corbata y le preguntaron que si le gustaba; el 
hombre respondió: "Me parece horrorosa y jamás me la voy a poner, pero agradezco la 
amabilidad" .  

La argumentación de Nyberg no debe entenderse como una defensa de la mentira, sino 
como una defensa del razonamiento moral, que muchas veces puede encontrarse con dilemas o 
con valores que entran en conflicto. La ética es un saber práctico y no consiste en la aplicación 
mecánica de unas recetas. Siempre hay que razonar y considerar las circunstancias concretas. El 
valor de la veracidad puede enfrentarse, en ocasiones, con el valor de la amabilidad, con el valor 
de la amistad, o incluso con el valor de la vida. Habrá veces en que sea preferible la vida a costa 
de la veracidad (como en el ejemplo del asesino que toca a mi puerta), pero también puede haber 
situaciones (como la que se plantea en la película Las brujas de Salem) en que una persona elija 
decir la verdad incluso a costa de su propia vida.  

 

 



4.5 El argumento del mal menor  

Sucedió una vez que una cadena de supermercados estaba vendiendo carne en mal estado. 
Al llegar la fecha de caducidad, se ordenaba a los empleados que sustituyeran la etiqueta por una 
con fecha posterior. Para denunciar dicha práctica —ilegal y peligrosa—, un reportero fue a 
buscar empleo en los supermercados. En su solicitud de empleo no dijo que trabajaba para un 
noticiero de televisión, ni utilizó su nombre auténtico. Con una cámara escondida grabó a los 
empleados cambiando la fecha de caducidad. Cuando la noticia salió al aire, los televidentes se 
escandalizaron por la falta de ética de la cadena de supermercados. En cambio, otro periodista se 
escandalizó por la falta de ética del reportero, y publicó una crítica en la que argumentaba que el 
fin jamás justifica los medios.  

Pero tal vez el argumento de que "el fin no justifica los medios" no sea el único para valorar 
un caso de este tipo. El filósofo y teólogo medieval Tomás de Aquino, por ejemplo, nos ofrece 
otro posible razonamiento. Aunque afirma que mentir es siempre inmoral, también añade que a 
veces es válido elegir un mal menor cuando se intenta prevenir uno más grave. Es un caso 
Análogo, dice Tomás de Aquino, al del doctor que decide amputar una parte del cuerpo 
(causándole un mal) para impedir la muerte (un mal mayor).  

 

Es cierto que el [m no justifica los medios. La mentira y el engaño nunca es buena, nunca 
debe desearse por sí misma. Pero también es cierto que el razonamiento moral (decidir si algo es 
éticamente acertado o no) puede aducir otros argumentos, como por ejemplo el del mal menor. 
Este argumento, sin embargo, no es una llave para justificar la mentira. Estaría mal aplicado, por 
ejemplo, si decido copiar en un examen porque 10 juzgo un mal menor comparado con reprobar la 
materia.  

El argumento del mal menor debe cumplir al menos tres condiciones:  

a) El mal que se permite es una respuesta ante otro mal, cuyas consecuencias injustas 
intenta cancelar o   aliviar.  

b) El mal que se permite es menos malo que cualquier injusticia que trata de prevenir.  

c) No hay ningún otro camino éticamente preferible para responder a la injusticia en 
cuestión. Es decir, es el último recurso:  

 

 

 

 

 

 



Ejercicios  

Formar equipos para discutir si los siguientes casos son éticamente justificables:  

1) El nieto consentido de una anciana de 90 años falleció en un accidente. Cada vez que 
pregunta por su nieto, sus familiares le dicen que está de viaje.  

2) Un reportero se hace pasar por otra persona para entrar a una cena y averiguar quién 
es el nuevo novio de Shakira. El reportero juzga que la suplantación es un mal menor.  

3) A un adolescente de 15 años le diagnostican una enfermedad mortal. Su familia decide 
ocultárselo para que no sufra.  

______________________________________ 

• Tomamos estas tres condiciones del libro Good Reasoning Mattersl, de Groarke, Tindale y Fisher, Oxford 
University Press, Toronto, 1997.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Capítulo 5 

La ecología y el respeto a la naturaleza 

5.1 Hechos: el desastre ecológico  

La ciudad de México produce diariamente once mil toneladas de basura. Las inversiones 
térmicas son tan frecuentes en el valle de México que, según se dice medio en broma y medio en 
serio, el habitante del D.F. es el único ser humano capaz de respirar plomo y ozono. Diariamente 
se destruyen cientos de hectáreas de la selva amazónica. Tan sólo la industria de la construcción 
requiere anualmente que se talen 400 millones de metros cuadrados de bosques. Se calcula que en 
sesenta años se acabarán las reservas mundiales comprobadas de petróleo. Las pavorosas sequías 
africanas, que han producido hambrunas mortales, parecen ser causadas por la destrucción 
mundial de bosques y selvas. Los ecosistemas mundiales están peligrosamente alterados hasta el 
punto de que poner en peligro el futuro de la especie. Algunas variedades de cáncer son 
propiciadas por contaminantes y desechos industriales (por ejemplo, el asbesto es cancerígeno). 
La dermatitis se ha convertido en la enfermedad de la piel más difundida,)' es causada en la 
mayoría de los casos por contacto con agua contaminada con heces fecales. El calentamiento 
global de la tierra ocasionado por la destrucción de la capa de ozono está provocando que los 
Polos se deshielen y como consecuencia, el nivel de los lagos y los mares aumenta cada año. Al 
mismo tiempo, se calcula que un 40% de la superficie de México se ha desertificado. En EUA las 
emisiones de automotores e industrias producen tal cantidad de dióxido de sulfuro, que generan 
lluvia ácida a miles de kilómetros de distancia del lugar de las emisiones, lluvia mortal para la 
vida acuática y forestal.  

El tema ecológico ya no es una ficción o una obsesión de ecologistas románticos. Es 
patente que si no se modifica radicalmente nuestra manera de explotar los recursos de la tierra y 
de relacionarnos con la naturaleza, el delicado equilibrio ecológico corre el peligro de colapsarse.  

5.2 Las posturas teóricas  

La ecología es la disciplina científica que estudia las relaciones que mantienen entre sí 
todos los seres de la tierra. También designa, en un sentido más amplio, una actitud hacia la 
naturaleza. Los ecologistas se replantean el papel que el hombre tiene en el mundo natural. 
Actualmente se habla de una nueva ética, de una ética ecológica.  

Existen dos posturas o corrientes ecológicas: la llamada Deep Ecology (ecología profunda) 
y la Shallow Ecology (ecología superficial).  

a) La ecología profunda sostiene que el desequilibrio ecológico se ha originado por pensar 
que el hombre es el centro del universo. Los representantes de esta ecología piensan que hace falta 
una nueva ética, una ética geocéntrica, es decir una ética que gire en tomo a la naturaleza y no en 
tomo al ser humano. Para estos ecologistas, el hombre es un ser más del mundo natural, y no 
ocupa ni debe ocupar un lugar especial. El hombre es un miembro más del ecosistema. La 
naturaleza y los animales tienen derechos que deben ser respetados. En pocas palabras, el mundo 
natural y los animales tienen una dignidad equiparable a la del ser humano. La ecología profunda 
tiene, en general, miedo a la tecnología y pretende reducir al minimo la transformación de la 
naturaleza. Pretenden sustituir lo que ellos llaman una ética antropocéntrica por una ética 
geocéntrica. Se trata de "destronar" al hombre, "rey de la creación". La ecología profunda suele 



culpar al judaísmo y al cristianismo de la catástrofe ecológica, pues según ellos, la Biblia 
promueve la explotación irracional de la naturaleza, al poner al hombre como cúspide de la 
creación.  

b) La ecología superficial está en desacuerdo con estos planteamientos. Considera que el ser 
humano sí es un ser muy especial del universo, que no es igual al resto de los animales. Pero 
reconoce que el hombre no puede ni debe tratar a la naturaleza de una manera irracional. La 
naturaleza está servicio del hombre, pero ello no significa que pueda tratarla como quiera. El 
hombre tiene que respetar la naturaleza, no puede explotarla absurdamente, ni puede extinguir 
especies vivas, ni agotar los recursos naturales. Cuando el hombre atenta contra el orden natural, 
se está comportando irracionalmente y por tanto está también atentando contra su propia 
naturaleza. La solución al problema ecológico es una ética ambiental, que haga consciente al 
hombre de que no todo lo que se puede hacer con la técnica (desaparecer un bosque para construir 
un campo de golf, por ejemplo) debe hacerse. La ecología superficial no pretende sustituir la ética 
antropocéntrica por la ética geocéntrica, sencillamente pretende hacer consciente al ser humano de 
que no es dueño absoluto del mundo natural, y de que si lo destruye, él mismo se destruye.  

5.3 ¿Los derechos de los animales?  

Los ecologistas profundos piensan que lo animales tienen derechos como los hombres, y 
que por tanto tienen una dignidad equiparable a la humana. Pero esta noción genera varios 
problemas. ¿Por qué los animales no pueden defender por sí solos sus derechos? ¿Por qué los 
animales requieren de la especie humana para la defensa de sus derechos? ¿Pueden tener derechos 
los seres naturalmente irracionales?  

En todo caso, la ética se encuentra con un problema importante. ¿Qué tipo de dignidad 
tienen los animales? Esta respuesta depende del concepto de persona que tengamos. En la primera 
parte de este libro hemos insistido continuamente en que la ética está en función de nuestro 
concepto del hombre. Nuestro concepto del hombre repercute también en la manera que tenemos 
de relacionamos con los animales. Si el hombre es un ser racional que se distingue de los animales 
por tener una dimensión espiritual, dimensión que lo hace dueño de sí mismo a través de la 
libertad, está claro que el hombre no se equipara al resto de los animales. El hombre es ser un ser 
especialísimo de la naturaleza. Precisamente, esa libertad y conocimiento lo hace capaz de destruir 
o proteger a la naturaleza. El bienestar de la naturaleza depende del hombre; el equilibrio natural 
es una tarea, una responsabilidad del hombre. Algunos teólogos católicos se refieren al ser 
humano como "el jardinero de la creación", porque tiene el deber de cuidar la naturaleza y sus 
habitantes.  

Otro problema interesante es el de la crueldad con los animales. ¿Qué puede hacer el 
hombre a un animal? ¿Es racional tratar a los animales con crueldad innecesaria como en las 
corridas de toros? ¿No se degrada el hombre cuando hace sufrir a los animales innecesariamente? 
¿Es racional matar patos por diversión? ¿Es natural enfrentar a los gallos con navajas para que con 
su muerte nos diviertan?  

5.4 Los límites de la tecnología  

La ecología ha recordado al mundo moderno algo que los antiguos filósofos griegos ya 
habían advertido: no todo lo que la tecnología puede hacer, debe hacerlo. La técnica está regulada 
por la ética. Los criterios éticos —respetar y proteger la naturaleza— son vigentes para la técnica 
y para toda actividad humana. Si el mundo físico se transforma indiscriminadamente, terminará 



por "pasamos la cuenta". El hombre no es el dueño de la naturaleza. Existe un orden natural que 
debe ser respetado, y el hombre no debe pasar encima de él. Cuando no respetamos el orden 
natural, ocasionamos un desequilibrio que termina por dañar al mismo hombre. Dice el refrán: 
"Dios siempre perdona, los hombres a veces perdonamos, la naturaleza nunca".  

El problema ético más profundo es: ¿cómo hacer compatible el respeto a la naturaleza con 
el desarrollo técnico? Recuerda que en la primera parte del libro señalamos que el hombre es un 
animal naturalmente técnico y cultural. El hombre únicamente es viable biológicamente gracias a 
su capacidad de transformar la naturaleza. El ser humano necesita fabricar instrumentos para 
sobrevivir. Si el hombre no cortara árboles, no extrajera minerales de la tierra, no sembrara 
cereales, no podría sobrevivir. Los chimpancés y delfines sí pueden vivir sin cultura y sin técnica; 
el hombre no. En consecuencia, es también natural que el ser humano transforme el mundo 
natural. Determinar el equilibrio —el justo medio entre la explotación irracional y la conservación 
radical— es tarea de la ética y de la ecología. Conciliar transformación del mundo y respeto del 
orden natural, es decir lograr un desarrollo sustentable, es tarea de la ética ecológica y de la 
ciencia.  

5.5 Los límites de la propiedad privada  

El capitalismo del siglo XIX difundió la idea de que la propiedad privada era ab~luta, era 
un derecho al uso y abuso. Un propietario —según ellos— podía hacer con sus propiedades lo que 
quisiera. Esta mentalidad está en la raíz de muchos desastres ecológicos.  

La ecología ha puesto de manifiesto que hace falta renovar la ética de la propiedad. El 
hombre no es dueño absoluto de la tierra ni de sus recursos. De alguna manera, los recursos 
naturales pertenecen a toda la humanidad. Incluso en un nivel físico hay una unidad, una 
solidaridad entre todo el género humano: si un país tala todos sus bosques, en otro país habrá 
cambios climáticos perjudiciales. Se dice por ejemplo que los cambios climáticos en California 
han sido ocasionados por la destrucción de las selvas tropicales del Amazonas. Ya hemos puesto 
el ejemplo de la lluvia ácida. La causa de la lluvia -los gases de la combustión- y su efecto, la 
lluvia, se encuentran separados por miles de kilómetros. Si nuestra generación destruye la capa de 
ozono, nuestros nietos habitarán en un mundo sobrecalentado. Por ejemplo, hace algunos años se 
decía que sólo el 40 por ciento de los niños nacidos en Rusia son sanos, pues los gobiernos 
anteriores descuidaron el medio ambiente. Existe una solidaridad del género humano en todo el 
mundo (10 que pasa en el Amazonas afecta a California) y a 10 largo del tiempo (yo vivo en el 
mundo que me entregaron mis padres).  

En consecuencia, la ética ecológica tiene que pensar de nuevo los límites al derecho de 
propiedad privada. Un hombre que tala los bosques de su propiedad, modifica el clima de los 
valles cercanos. La ética ecológica pone en duda la ética de cowboy. Para el cowboy 10 único 
importante eran sus vacas y su rancho; lo que pasara más allá de sus tierras no le importaba. El 
cowboy es el modelo del propietario individualista: el mundo acaba donde acaba su rancho. La 
ética ecológica viene a recordar que todos compartimos un hogar común: el mundo natural.  

 

 

 



Ejercicios  

1. Después de ver la película Parque Jurásico, desarrollar en una cuartilla el tema "Ética: 
¿un paso adelante o un paso atrás para la ciencia?"  

2. Un millonario americano heredó toda su fortuna a su gato. ¿Es ético que la mascota viva 
en medio de lujos des bordantes?  

3. Los mexicanos carecemos casi totalmente de educación ecológica. Dividir el grupo en 
equipos y elaborar una propuesta sencilla y asequible para fomentar el cuidado ecología dentro 
de tu preparatoria. Proponer los resultados al director.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Capítulo 6 

Los Derechos Humanos 

6.1 El cadenero del antro  

A todos les ha pasado o lo han visto: un grupo de amigos se junta para ir a un "antro". La 
noche comienza bien. Todo mundo está aquí. Pero después de un rato las cosas cambian: el grupo 
de amigos es detenido un largo rato en las puertas del bar mientras observa cómo otros chavos 
entran sin mayor problema. Cuando preguntan, les dicen que aquellas personas ya tenían 
reservación. Es normal, piensan. Esperan un poco más. Hileras de niñas guapas entran al lugar y 
saludan al cadenero de beso. Les entregan unos "brazaletes de descuento". El grupo de amigos 
trata de llegar a un acuerdo con el individuo que decide quién entra y a qué hora, pero éste insiste 
en que esperen un poco más. Así que el grupo se arma de paciencia. Horas más. Años más. Siglos 
más. Comienzan a desesperar. Pronto son de los últimos en la fila. A la entrada del antro un cartel 
anuncia: "En este lugar no se discrimina la entrada a nadie... ".  

Pero bueno, siempre hay maneras.  

Eventualmente entran, claro. ¿Por qué esperaron todo ese tiempo? Porque sí. Porque 
querían entrar. Bien. Nada grave en eso. Pero cuando están pagando el cover algo más ocurre: a 
las niñas guapas se les da un boleto de descuento; a los niños feos, no.  

Pero ese es el sistema. Siempre ha sido así. No pasa nada, ¿verdad? Incluso hacemos 
bromas al respecto: "¡Qué asco ir a un cubil felino! ¡Guá-ca-la, este lugar está lleno de gatos!" 
Hasta hace poco los antros se podían ufanar de ser exclusivos y reservarse el "derecho de 
admisión" (el famoso N.R.D.A.), que no eran sino eufemismos, es decir, disfraces para 
discriminar por cuestiones raciales. Sólo la "gente bonita" entraba. Hoy la cosa ya no es tan 
abierta, pero sigue siendo igual; en lugar de impedir la entrada "sólo porque sí", se cobran covers 
estratosféricos, según la combinación de los factores marca de ropa/color de piel.  

1 Con la colaboración de Guillermo Núñez Jáuregui.  

¿Cuál es el problema de fondo? ¿Es injusto? ¿Los cadeneros son unos frustrados? ¿La 
industria de la vida nocturna es perversa? Quizá todo eso junto, pero, además, hay una explicación 
para estos malos tratos: el desprecio a los derechos humanos.  

Escuchamos hablar tanto de los derechos humanos que nos interesan poco, los damos por 
sentados. Nos referimos a ellos sin pensar siquiera en la posibilidad de no tenerlos. Los derechos 
humanos nos recuerdan a la salud: no la extrañamos sino hasta que la hemos perdido. Hay 
noviazgos que no se aprecian hasta que se pierden. Así es esto. Como tantas cosas buenas, los 
derechos humanos brillan sólo en su ausencia.  

6.2 ¿Qué son los derechos humanos?  

Hay que recordar esto: los derechos humanos son universales. Suena muy bonito, sí, pero 
exactamente, ¿qué significa? Que aún antes de que fueran reconocidos por naciones y 
organizaciones internacionales, la persona ya los tenía. Con el sólo hecho de poseer la naturaleza 
humana, la persona puede disfrutar de estos derechos. Por eso son inalienables. Por el mero hecho 



de pertenecer a .la especie humana, gozamos de ellos. No los da ningún documento, ningún 
gobierno, ninguna autoridad. El Estado los reconoce y los garantiza, pero no los otorga, pues no 
nos otorga nuestra naturaleza.  

No se tiene que ir a ningún lado para "inscribirse al club". Nadie puede renunciar a ser 
persona, nadie puede ceder ni comprar sus derechos humanos, sería como intentar dejar de 
respirar. Hay derechos con los que sí se puede comerciar, por ejemplo, podemos vender nuestra 
ropa, nuestros libros. No podemos, en cambio, vender nuestra vida ni comprar la de los demás. 
Los derechos humanos no son accesorios.  

Gozamos de ellos sin importar nuestra nacionalidad o nuestra edad, o el sexo o la raza. 
Nuestras creencias religiosas o afiliaciones políticas no deben ser un impedimento para exigir 
estos derechos ni, por otro lado, una excusa para librarse de las obligaciones de los mismos. 
Incluso nuestros delitos no nos arrebatan nuestros derechos fundamentales. En México, algunos 
secuestradores torturan a sus víctimas. Terrible. Para presionar a los familiares a pagar el rescate, 
esos infames cortan los dedos o las orejas a sus rehenes. Bueno, pues incluso esos tipos, esos 
delincuentes que no respetan los derechos de los demás, incluso ellos tienen derecho a un juicio 
justo. Esos asesinos tienen derecho a ser juzgados porque, a pesar de sus acciones, pertenecen a la 
especie humana. Cuando la Segunda Guerra Mundial terminó, las potencias aliadas apresaron a 
muchos jerarcas nazis. Estos hombres eran responsables de las muerte de millones de inocentes, 
mujeres, niños, ancianos. A pesar de sus atrocidades, merecieron un juicio justo por el simple 
hecho de ser humanos. Muchos de ellos fueron ejecutados, pero no se les asesinó; se les 
reconocieron los derechos que ellos habían negado a otros.  

A veces, el enojo ante las muertes y violaciones, nos puede tentar a negar a los criminales 
los derechos humanos. A las víctimas de los delitos, les gustaría que sus torturadores fuesen 
quemados, apedreados, linchados sin' juicio previo. Esta furia se entiende. ¿Cómo te gustaría que 
trataran a los violadores de tu hermana? Pues los derechos humanos son tan serios que también los 
criminales deben ser tratados como personas. Se les debe castigar, pero siempre respetando la 
dignidad que, a pesar de sus brutalidades, continúan teniendo. Qué duro ¿Verdad?  

Cuidado. Los derechos humanos no son un recurso para defender delincuentes. A veces, la 
gente lo puede pensar así. No, no es así. De hecho, lo que nos repugna cuando vemos que un 
crimen queda impune es, precisamente, que los derechos humanos no se respetan. Cuando una 
banda secuestra un padre de familia, se está atentando gravemente contra un derecho fundamental. 
La víctima tiene derecho a la libertad, nadie puede privarlo injustamente de ella... aunque sea 
enojón y desordenado, aunque sea irresponsable y orgulloso. Nadie tiene derecho a mutilarte 
porque tienes defectos. Tienes derecho a tu integridad corporal porque eres ser humano, no porque 
eres un buen ser humano.  

Los animales y las plantas carecen de estos derechos, lo cual no significa que podamos tratarlos 
con crueldad gratuita; simplemente significa que no participan de la naturaleza humana. Las 
estufas y las tostadoras no poseen derechos básicos, como la libertad, porque su condición es 
distinta a la nuestra, son cosas, no personas.  

Los derechos humanos no fueron creados por los Estados. Cuando se añade un derecho 
humano a las constituciones sólo se hace más explícito, con esto se busca la manera de proteger 
mejor algo que ya estaba ahí. Hay que insistir en esto: no hace falta ser parte de una determinada 
comunidad para disfrutar de los derechos humanos, basta pertenecer a la especie humana. Para ser 
diputado en México, hace falta ser ciudadano, ser mayor de edad, no estar en la cárcel. El derecho 



a ser diputado no es un derecho humano, no en sentido estricto. Los extranjeros, los presos, los 
niños no gozan de este derecho. Podrá gustamos o no esta ley, pero no se atenta contra la 
humanidad, porque de la condición humana no se sigue que toda persona tenga derecho a ser 
candidato para el Congreso.  

Por el contrario, la nacionalidad o el estrato cultural y económico no son factores 
determinantes para vivir los derechos humanos. Que no hayan sido reconocidos por un Estado no 
significa que los ciudadanos no los tengan. No son restringidos, de ahí que cuando en un país se 
atente contra la libertad o la vida de las personas se dé lugar a un escándalo internacional. En 
algunos países de África, los padres amputan a las niñas el clítoris. Esta práctica no puede 
justificarse por motivos religiosos, de tradición, económicos o políticos. Nadie puede disponer del 
cuerpo de otro de esta manera. Esa niña tiene un derecho fundamental, pueda o no defenderse, lo 
permita o no la ley y las costumbres de su pueblo.  

6.3 Los derechos humanos: ¿sólo para practicarse de lejos?  

Si algo nos enseñó el siglo pasado fue que los derechos humanos no siempre han sido 
reconocidos. Debió recorrerse un arduo y largo camino para que fueran establecidos como 
derechos básicos. A mediados del siglo XIX, en Portugal se podían comprar esclavos, como quien 
compra un refresco o un par de zapatos. Hacia 1950, en muchas ciudades de Estados Unidos, los 
negros y los mexicanos no podían entrar al mismo baño que los güeros. En 1970, el gobierno 
blanco de Sud áfrica prohibía a la mayoría nativa vivir en los mismos barrios que los 
descendientes de los colonizadores holandeses. Abolir estas leyes injustas exigió el sacrificio y 
lucha de muchas personas.  

Lamentablemente, a principios de este siglo, ya se han desatado guerras que usan algunos 
de los derechos fundamentales del ser humano como excusa para mayores injusticias. ¿Una guerra 
por la libertad que invade la libertad de otras personas? ¿La tortura como tácticas de una guerra 
justa? Sin duda, es fácil caer en ambos extremos, que finalmente son lo mismo. La falta a los 
derechos humanos se puede llevar a cabo ya sea descaradamente o peor, disfrazada con 
eufemismos. Recordemos uno de los favoritos del gobierno de Bush, quien trató de amortiguar el 
concepto de "tortura" con el de "humillación".  

Otra cosa curiosa de los derechos humanos: los individuos y los Estados podemos 
mostramos preocupados por las terribles condiciones en que viven otras personas, pero que se 
encuentran tan lejos que la única manera en que podemos ayudarlos es a través de instituciones. 
Nos vienen a la cabeza Amnistía Internacional ó The Peace Corps, así como otros grupos a los que 
podemos ayudar con una pequeña contribución económica. Nos pasan por la televisión a niños 
famélicos y desnutridos y obviamente, comenzamos a sentir lástima por ellos (pero no así por las 
personas que trabajan para nosotros). No es nuestra intención desacreditar estos grupos ni la ayuda 
que podamos brindarles, pero muchas veces estos gestos se hacen sólo para sentirnos en paz con 
nosotros mismos. Ya hemos hablado sobre la influencia que representan los medios masivos en 
nuestras vidas: también pueden servir como un medio sensacionalista que filtra situaciones 
lastimeras hasta nuestras casas. Uno puede preocuparse mucho por el secuestro y rapto de niños 
en Uganda, y sentirse obligado moralmente a brindar cierta ayuda. Pero, por otro lado, se nos 
dificulta ayudar a nuestro prójimo más cercano. Esta paradoja es fundamental. ¿Por qué 
preocupamos por el amigo "feo" que es discriminado racialmente, si podemos preocupamos por 
niños desnutridos en Timbuctú?  

 



Los derechos humanos están realmente en las manos de todos. Cuando un grupo de 
adolescentes avienta huevos podridos desde un coche, están atentando contra la dignidad de las 
personas.  

Sí, conducir en estado de ebriedad o no respetar las señales de tránsito, pone en riesgo la 
vida de los demás. Si un muchacho con unas copas de más atropella a una madre de familia, habrá 
lesionado gravísimamente los derechos de muchos: del esposo, de los hijos, de los familiares. Una 
cerveza de más —una sola—puede sumarte a la lista de todos aquellos que hacen más infelices al 
género humano porque, al fin y al cabo, el respeto a los derechos es uno de los medios que 
tenemos para llevar una vida mejor, más feliz.  

6.4 La clasificación de los Derechos  

Hemos avanzado bastante desde la Declaración de los Derechos del Hombre y del 
Ciudadano y los Derechos del Buen Pueblo de Virginia. Estos documentos que datan desde 1789, 
tanto en Francia como Estados Unidos, fueron los primeros en promover los derechos humanos, si 
bien no exactamente como los conocemos hoy. Su carácter aún era demasiado local y no 
respondían a la naturaleza universal de los derechos del ser humano. Sobra decir que Estados 
Unidos y Francia no fueron ejemplos perfectos de naciones que respetaran estos derechos, a pesar 
de haber sido los primeros en hacerlos explícitos. No fue hasta pleno siglo XX que, por ejemplo, 
la mujer pudo votar en estos países; a pesar de todo, aquellos documentos fueron un buen 
comienzo.  

Hoy tenemos todo tipo de derechos humanos, divididos según el derecho que garantizan. A 
continuación se enlistan los derechos humanos de la primera, segunda y tercera generación, como 
comúnmente se les conoce. Los de la primera generación se refieren a los derechos que todo ser 
humano tiene sólo por el serlo; los de la segunda generación se refieren a los derechos que tiene el 
ser humano por ser parte de una sociedad donde trabaja y participa; los de la tercera generación 
son aquellos que necesitan de una sociedad internacional para ser mantenidos.  

Derechos humanos de primera generación  

• El derecho a la vida  

• A la integridad física  

• A un justo proceso  

• Libertad de creencias  

• Derecho a la libertad  

• Libertad de expresión  

• De decisión política  

• El respeto al domicilio  

 



Derechos humanos de segunda generación  

• Al trabajo  

• A un salario justo  

• A la salud  

• De asociación sindical  

• Al descanso  

• A la educación  

Derechos humanos de tercera generación.  

• Derecho a la paz  

• Derecho al desarrollo  

• Derecho a la autodeterminación de los pueblos  

• Derecho a disfrutar de un medio ambiente sano  

Actualmente, la ONU y otras organizaciones internacionales protegen estos derechos. Esta 
gran promoción, curiosamente, plantea un problema ético pues parece que los individuos olvidan 
los derechos humanos para dejarlos en manos de esas grandes organizaciones, como si no 
advirtiéramos que detrás de cada acto de los grandes estados se encuentran personas de verdad, de 
carne y hueso. Como ya habíamos mencionado en otro capítulo, todo se pierde en la burocracia, 
como en El proceso de Kafka. Incluso la bondad. ¿De qué nos sirve tener una enorme y funcional 
maquinaria internacional que se preocupe por los derechos humanos, si nosotros mismos faltamos 
a ellos día a día? Todas las grandes empresas deben comenzar por los individuos. La ONU se 
puede dedicar todo lo que quiera a erradicar los crímenes raciales o la mutilación genital de las 
mujeres, pero la pelea será insuficiente si en el "antro" del viernes impiden el paso a personas por 
su apariencia física o si algunas agencias "contratan" personas para la limpieza de empresas con 
sueldos bajísimos. (Y entrecomillamos el término "contratan", porque acciones así no son sino 
nuevas formas de esclavitud).  

Como hemos visto, a veces es difícil reconocer cuando se falta a los derechos humanos. 
Uno puede sentir que algo está mal, pero no puede decir exactamente por qué, después de todo, las 
cosas son así. El mayor logro del nazismo alemán fue hacerle creer al pueblo que no pasaba nada 
malo cuando se atacaban a las minorías como los judíos, gitanos y homosexuales. Una de las 
formas más populares de la maldad es la indiferencia y la ignorancia. Aprovechándose de éstas, 
Hitler y sus secuaces cometieron los mayores crímenes contra la humanidad: genocidio, 
experimentación con personas, campos de concentración, discriminación ideológica, casi el menú 
entero. ¿Dónde estaban los ciudadanos? ¿Dónde estaban las personas buenas? La pelea por los 
derechos humanos no se puede detener en la formación de instituciones que los protejan. Debemos 
de preocupamos, como personas, como individuos, por el día a día y las injusticias veladas que se 
cometen contra el ser humano.  



Ejercicios  

1.- Escribir al menos cuatro ejemplos donde se falte a los derechos humanos en situaciones 
que parezcan "normales".  

2.- Ve la película Sentencia Previa (Minority Report). ¿ Crees que se atente contra la 
libertad de los "criminales"? ¿ Qué constituye un juicio justo? ¿Cuál es la importancia de las 
intenciones en un proceso penal? ¿Es válido privar a los "precogs" de su libertad en aras de un 
bien mayor?  

3.- ¿Alguna vez un profesor ha atentado contra tus derechos humanos?  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Capítulo 7 

Sexo y violencia en la televisión 

7. 1 Hechos: violencia infantil en Inglaterra  

En febrero de 1993, la ciudad británica de Liverpool fue escenario de uno de los crímenes 
más escandalosos que se recuerden en Inglaterra: dos niños, de entre 10 Y 11 años, secuestraron y 
mataron sin motivo a un bebé de 2 años. Las imágenes de los pequeños asesinos, las conjeturas 
sobre los motivos del asesinato y la indignación de la sociedad trascendieron las fronteras de la 
isla. El caso llamó la atención sobre los efectos que puede tener la creciente ola de violencia en la 
televisión.  

Se discutió mucho acerca de si debían o no ser juzgados: ¿es posible que un niño de 10 
años tenga la suficiente perversión como para asesinar, con plena conciencia, a un bebé? Este 
pequeño psicópata, ¿merece castigo o ayuda psiquiátrica?  

Muchas veces, los "criminales" de este tipo provienen de familias con un ambiente 
violento (generalmente es el padre, afectado de alcoholismo, el que condiciona con la violencia 
toda la vida familiar). Pero, con perseverancia y dedicación, hemos logrado llevar estos impulsos 
agresivos a los hogares de todos nuestros niños. Antes de aprender, por ejemplo, el valor 
incalculable de la vida de cada ser humano, los pequeños se empapan diariamente -desde la 
comodidad de sus hogares- del placer de matar, el éxtasis de vaciar una ametralladora, la 
contundencia de un golpe mortal en la garganta, la refinada emoción de un asesinato perfecto...  

7.2 Hechos: deterioro de la programación en México  

Se requiere sólo un mínimo de sensibilidad para darse cuenta del deterioro que ha sufrido 
la televisión mexicana. Hasta hace algunos años, por ejemplo, periódicos como Alarma! eran 
solicitados por un sector muy definido y relativamente reducido de personas, generalmente 
individuos con poca educación y mucho morbo. ¿Tu papá ó el de alguno de tus amigos estaba 
suscrito a ese periódico, de modo que lo tuvieras diario en la sala de tu casa? 

Durante los últimos años la programación ha venido en picada: ahora contamos con 
programas —orgullosamente mexicanos— que se podrían anunciar: "Todo lo que usted leyó en 
Alarma, véalo ahora por televisión". Cada uno de los hogares con televisión han recibido una 
suscripción gratuita.  

7. 3 Ambiente educativo sin intención educativa  

¿Por qué cosa compiten la mayoría de los canales de televisión? Por acaparar espectadores, 
obviamente, y no por algún tipo de fin educativo.  

Y podríamos objetar: La televisión no tiene por qué tener un fin educativo, sino de diversión 
y entretenimiento. Pero tampoco hace falta mucha intuición para darse cuenta de que si un niño 
pasa 4 horas frente al televisor durante los siete días de la semana, esta cajita se vuelve parte 
integral de su educación. Podría llegar a aprender más ideas y comportamientos en la televisión 
que los que aprende de sus padres. La televisión se vuelve un "ambiente" en el que el niño 
aprende, y se trata de un ambiente que no pretende enseñarle nada positivo.  



7. 4 Los condimentos fuertes: sexo y violencia  

Que no tenga ninguna intención educativa es una primera causa del deterioro de la 
programación. Pero podría tratarse, al menos, de una programación ni mala ni buena, sino sólo 
divertida (si es que eso es posible). El hecho es que, en la guerra por acaparar televidentes, se 
produce un material cada vez más escandaloso y sensacionalista.  

Cuando una comida es insípida, tenemos que recurrir a los condimentos más fuertes. En 
México, le pondríamos salsa picante y limón para esconder su poco sabor y darle al menos algún 
atractivo. Eso es lo que sucede con la televisión: como la programación es sosa, insípida, 
desabrida (¿cuántas veces te sientas a ver la televisión y repasas con el control remoto todos los 
canales hasta convencerte de que "no hay nada en la televisión"?), y no se puede perder 
televidentes, no queda más que atraerlos con lo que sabemos que no falla: sexo y violencia.  

7.5 El sexo y la publicidad  

Todo mundo odia los comerciales: si estás viendo tu programa favorito, no te gusta que lo 
interrumpan para poner comerciales de SOLIDARIDAD. Pero la televisión vive de la publicidad, 
de que haya más y más anunciantes que pagan mucho dinero por 30 segundos para promover su 
producto. Debo lograr, entonces, que el espectador no cambie de canal durante mi comercial de 
aceite para coche. ¿Cómo lo hago? Hay un método que no falla: poner una modelo, con la menor 
cantidad de ropa posible, en toda la publicidad. Casi sobraba decirlo.  

No se requiere ni tantita imaginación para promover así los productos. Pero, ¿tienen alguna 
responsabilidad moral los anunciantes, o pueden recurrir a lo que sea para vender sus productos? 
¿Se vale todo en la publicidad?  

7.6 ¿Podría ser la televisión un agente de cultura y humanismo?  

Cada vez son más los canales de televisión. Muy pronto, como en Estados Unidos, no 
bastarán dos dígitos para contarlos. La televisión podría ser una fuerza cultural y educativa 
tremenda, con capacidad para difundir la ciencia, el arte, la creatividad, el buen humor, la 
solidaridad entre las personas, el deber de cuidar la ecología, la no violencia, las formas de vida de 
otras civilizaciones, sus valores, sus costumbres... Todo esto sin perder su carácter de diversión, 
entretenimiento, agilidad, emoción... ¿Por qué la televisión está lejos de convertirse en esa fuerza 
humanizadora?  

El obstáculo más grande es, sencillamente, que no contamos con gente que pueda realizar, 
más o menos por 20 horas al día, durante 7 días de la semana, durante 365 días al año y en 100 
canales de televisión, material de calidad. Por eso vemos 20 horas de programación regular o mala 
(condimentada con sexo y violencia para no perder televidentes), y una o dos horas de buena 
calidad.  

7.7 Un problema ético  

La difusión escandalosa de sexo y violencia en la televisión plantea muchos problemas éticos. 
Algunos ya los hemos mencionado. Uno muy evidente y relacionado con que la televisión 
constituye un ambiente educativo en el que los niños —y no nada más los niños— aprenden ideas 
y actitudes, es el siguiente:  



Para dar clases frente a 20 alumnos en la primaria, un profesor tiene que prepararse 4 años 
exclusivamente para esa tarea, sin contar su propia educación básica, secundaria y preparatoria.  

Sólo después de muchos años de estudio y experiencia podemos decir que un profesor se 
ha preparado idóneamente para su importantísima misión. Pensamos, además, que un buen 
maestro tiene que ser un hombre ético y comprometido. En cambio, para hacer un programa de 
televisión no se necesita ningún estudio. Pongamos un caso extremo: un tipo que no ha terminado 
la preparatoria, un tipo sin escrúpulos y sin valores, al que sólo le interesa hacerse rico, puede 
plantarse frente a 50 millones de mexicanos en red nacional y decir lo que se le pegue la gana 
(siempre y cuando sea bien parecido, claro está ... ).  

En nuestra sociedad no permitimos que cualquier pelafustán imparta clases a 20 niños de 
primaria, pero cualquier fulano sin oficio ni beneficio puede hablarles cada tarde a 20 millones. 
No queremos decir que todos los que hacen televisión actualmente carezcan de estudios o de 
principios, pero al parecer sí hay mucha gente con poder en la televisión a la que sólo le interesa 
hacerse rica a costa de lo que sea.  

7.8 Una propuesta  

La mayor parte de las ideas de este capítulo están tomadas del filósofo austríaco Karl R. 
Popper, que propone, tomando en cuenta la responsabilidad de quienes hacen televisión, exigir 
una "licencia para hacer televisión".  

Como la palabra "censura" es una blasfemia en el lenguaje de la democracia, no hay que darle a 
nadie el derecho de censurar a los medios de comunicación. La experiencia nos dice que es un 
peligro para la libertad de expresión. Es cierto. Pero asegurémonos, sugiere Popper, de que los que 
participan en los medios hayan tomado un curso sobre la responsabilidad que conlleva el enorme 
alcance e influencia del radio, del cine, de la televisión. Deberán estar conscientes de que en su 
trabajo se ven involucrados en la educación de las masas, que hay que respetar la libertad de esos 
individuos, que no ''todo se vale para conseguir audiencia". No nada más conocerá las estadísticas 
sobre la violencia y el sexo en la televisión, sino que aprenderán que hace falta promover más el 
perdón que la venganza, el diálogo que la violencia, la fidelidad que la promiscuidad.  

Sólo quienes hayan tomado el curso recibirán licencia para hacer televisión. Y un comité, 
formado por personas de diversas ideologías, pero todas ellas con el reconocimiento de la 
sociedad por su carácter honesto, por su preparación, por su sensatez, tendrá el derecho a retirar la 
licencia, sencillamente, a quienes se dedican a poner al aire basura para ganar dinero.  

No es una propuesta perfecta -así lo reconoce Popper. Tampoco sería fácil de llevar a cabo. Cierto. 
Es sólo una propuesta y todos queremos escuchar más.  

 

 

 

 

 



Ejercicios  

1. Dividir el grupo en "comités" de 7 personas para simular la reunión en que se retira la 
"licencia para hacer televisión" a los realizadores de un programa. Un representante del comité 
deberá tomar nota y presentar cinco razones o argumentos por los que se retiraría la licencia a 
los comunicadores.  

Antes de la discusión cada comité deberá acordar cuántos votos se necesitan para retirar 
una licencia (p. ej., de 7 integrantes basta con que 5 crean estar a favor de una decisión para que 
sea válida. 0, por ejemplo: en este comité sólo retiraremos la licencia si hay unanimidad).  

Cualquier integrante podrá proponer qué programa se someterá a escrutinio.  

Después de la discusión sobre un programa, y de la redacción de los 5 argumentos a favor 
o en contra de retirar la licencia, el comité deberá elaborar una propuesta sencilla para fomentar 
el criterio, ya no de los que hacen televisión, sino de los televidentes, para que se habitúen a 
juzgar lo que ven y no sean presa fácil de la manipulación.  

Todo lo anterior se realizará por equipos. En seguida, cada representante leerá ante todo el grupo:  

a) El programa que examinaron y los cinco argumentos en pro o en contra.  

b) El resultado de la discusión: retirar o no la licencia.  

c) La propuesta para fomentar la capacidad de crítica de los televidentes.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Capítulo 8 

Intimidad y medios de comunicación 

8. 1 Vida y milagros de los príncipes del Hola  

Basta encender la televisión, abrir un periódico, prender la radio o navegar en la red para 
que en pocos minutos nos enteremos de lo que desayunó Luis Miguel el día de su cumpleaños, de 
las nuevas amistades del príncipe William de Inglaterra, del color de la colcha de la cama de 
Letizia, la esposa de Felipe, y de la marca de boxers que prefiere Tom Cruise.  

Los medios de comunicación nos proporcionan todo tipo de noticias sobre la vida privada 
de los personajes públicos. Incluso existen revistas y programas de TV especializados en sacar a la 
luz los secretos más recónditos de personalidades del espectáculo, la política y las finanzas.  

No es únicamente la vida privada de tales personajes la que se vende y se procesa en los 
medios masivos de comunicación. También el ciudadano común y corriente se topa, no pocas 
veces, con encuestas sociológicas, cuestionarios para ingresar a una escuela, entrevistas para 
conseguir un empleo, que se entrometen en aspectos de su vida privada, que nada tienen que ver 
con sus estudios o trabajos.  

Además, gracias al desarrollo de las computadoras existen bases de datos donde se 
registran historiales individuales: tratamientos médicos, viajes en avión, salidas al extranjero, 
cambios de casa, estudios, empleos. Nos sorprenderíamos si supiéramos toda la información que 
se tiene de nosotros en diversas instituciones y organizaciones (bancos, hospitales, universidades, 
líneas aéreas, tiendas, gobierno). Cada vez que visitas una página de Internet, alguien se entera de 
lo que estás viendo.  

Después del atentado contra del 11 de septiembre contra las Torres gemelas de Nueva 
York, el gobierno de Estados Unidos puede intervenir llamadas telefónicas, espiar el correo 
electrónico, pedirte huellas digitales... En fin, parece que hemos llegado al fin de la privacidad.  

8. 2. El problema ético  

En la primera parte de este libro hemos dicho que el ser humano es un animal racional, y 
por consecuencia un animal político. El ser humano naturalmente vive en comunidad. Requerimos 
de ella para nuestro pleno desarrollo. Es lógico, por tanto, que una parte de nuestra vida sea vida 
pública. La comunidad sabe si nos casamos, si cambiamos de domicilio, si estudiamos. No puede 
extrañarnos que la comunidad requiera información sobre nosotros. Por ejemplo, las autoridades 
sanitarias deben saber si una persona tiene tuberculosis para detectar y curar el foco de contagio. 
La tuberculosis es una enfermedad que puede afectar a toda la comunidad si no se toman las 
precauciones necesarias. Un tuberculoso, por ejemplo, no debe trabajar como cocinero en un 
restaurante. También es lógico que para obtener un empleo, se hagan algunas indagaciones sobre 
nuestra vida privada. Por ejemplo, si una persona aspira a ser policía, debe conocerse su 
estabilidad psíquica y emocional. Un psicópata nunca será un policía de confianza.  

Sin embargo, también es cierto que el ser humano requiere naturalmente de un espacio de 
intimidad para su desarrollo armónico. Hay asuntos íntimos o privados cuya publicidad evitamos 
instintivamente. A nadie le gustaría que saliera en la televisión el modo como se le declaró a su 



novia, ni que el periódico reseñara la plática que sostuvimos con nuestro mejor amigo para 
contarle nuestras penas. Todo individuo y toda familia tienen derecho a un espacio privado.  

Los asuntos que se ventilan en la intimidad habitualmente no se ocultan por incorrectos; 
sencillamente, la comunidad no tiene derecho a conocerlos. Un caso muy claro es el de las 
relaciones sexuales maritales. No se trata de una acción incorrecta, pero ello no quiere decir que 
un canal de TV tenga derecho a filmar desde el edificio de enfrente la alcoba de un matrimonio.  

Si toda la vida de la persona fuera pública, si desde niño no hubiera un remanso de privacidad, un 
espacio de intimidad, la personalidad se atrofiaría. Existen algunas relaciones, como el noviazgo' y 
la amistad, que requieren de una intimidad —de un  

trato personal—  para arraigar. El desarrollo de la personalidad intelectual y afectiva se ve 
truncado sin un mínimo de vida íntima.  

El problema ético surge por dos motivos:  

a) Porque no siempre es nítida la frontera entre lo privado y lo público (por ejemplo, la 
vida privada corrupta de un funcionario público puede se relevante para saber si debemos votar 
por él o no).  

b) Porque la sociedad capitalista de consumo se ha dado cuenta que el "mercado" de 
intimidades es un buen negocio.  

8. 3 La dignidad de la persona y el derecho a la intimidad 

 Ya hemos dicho que el fundamento del derecho a la intimidad es la naturaleza del hombre. 
Su naturaleza de animal racional exige un mínimo de privacidad. El ser humano quiere y debe 
reservarse para sí mismo, para su familia y para sus amigos, una parte de su vida, de sus 
actividades, de sus pensamientos, de sus emociones.  

Señalamos a continuación algunos aspectos de la vida privada:  

a) El derecho al nombre. Todos tenemos derecho a un nombre propio, y nadie tiene 
derecho a usarlo sin nuestro consentimiento. El caso típico que atenta contra este derecho es el de 
la revista que pone en boca de una persona declaraciones que nunca hizo.  

b) El derecho a la propia imagen. Cuando un individuo está desarrollando actividades 
privadas, como nadar en la alberca de su casa o desayunar hot-cakes en pijama los domingos, no 
existe derecho a que esa imagen sea divulgada sin consentimiento del interesado. Caso bien 
distinto es el de un secretario de gobierno que es fotografiado mientras da un discurso en el 
Senado de la República. Esa imagen incumbe a la comunidad, pues el funcionario está 
desarrollando una actividad pública.  

c) El derecho a las conversaciones privadas. Cuando un individuo está tratando de asuntos 
íntimos (ya sea por teléfono, por chat, por correo electrónico, etcétera) no hay derecho a que se 
hagan públicas esas conversaciones. Por ejemplo, el "mail" en que le pides perdón a tu novio o la 
llamada telefónica para consolar a un amigo por la muerte de un pariente, no tienen por qué 
hacerse públicas. Esto, evidentemente, rige para conversaciones privadas. La llamada telefónica 
por la que un terrorista se pone de acuerdo con otro para poner una bomba en el metro, no es un 



asunto privado; tampoco lo es la llamada de un empresario que ofrece una "mordida" a un 
funcionario público.  

d) El derecho al secreto profesional. Todos tenemos derecho a pedir consejo o asesoría a 
un profesionista que, por su formación, puede ayudarnos u orientarnos. Este profesionista está 
obligado a guardar el secreto profesional. Por ejemplo, si un hombre acude a un abogado para que 
lo defienda en un juicio, el abogado no tiene derecho a revelar aquello que su cliente le reveló.  

 

e) El derecho a la buena fama. La buena reputación es uno de los derechos más 
importantes que tenemos los hombres en la vida social. Gracias a la buena fama los hombres se 
tienen confianza y establecen relaciones. Por ello, una persona que pierde la buena fama, es decir, 
una persona con mala reputación, encuentra dificultades continuas: difici1mente encontrará 
empleo, nadie querrá hacer tratos con él, tendrá pocos amigos. Ponte a pensar, por ejemplo, en el 
caso de un estudiante con fama de "copión". Los profesores desconfían de él, lo cambian de lugar 
la hora de los exámenes, son muy duros a la hora de vigilarlo y, si saca una buena calificación, 
piensan que obtuvo ese diez porque copió y no lo "cacharon". Piensa también en un médico a 
quien, por un error aislado, le se hace fama de "matasanos". Se le cerrarán muchas puertas y no lo 
dejarán auscultar ni a las mascotas.  

Este derecho es uno de los motivos por los que la murmuración ("Fíjate que fulano hizo 
esto y lo de más allá. Pero eso no es todo, porque además, el muy cínico... ") es una falta grave de 
ética. Aunque fuera cierto lo que se murmura, todos tenemos derecho a la buena fama. Cabe 
añadir que es de pésimo gusto. La discreción, en cambio, es una virtud.  

8. 4 La intimidad de las figuras públicas  

La intimidad es un derecho de la persona humana: todos tenemos derecho a ella. Sin embargo, los 
cargos o actividades de algunas personas son públicos, esto quiere decir que conciernen a toda la 
comunidad. Por ejemplo, el trabajo de un estudiante de bachillerato únicamente concierne a la 
comunidad indirectamente (si repruebas no subirá el dólar); en cambio, el trabajo del Presidente 
de la República tiene repercusiones directas e inmediatas en toda la comunidad (por ejemplo, la 
declaración atolondrada de un funcionario público norteamericano ante los medios de 
comunicación provocó la caída de la bolsa en varios países latinoamericanos).  

Hay casos en que la frontera entre lo íntimo y lo público no es muy clara. No es lo mismo 
si a mi compañero de banca le detectan cáncer, que si se lo encuentran al titular del Ejecutivo 
Federal. En ambos casos se trataría de  un caso lamentable y doloroso: ambos son seres humanos. 
Pero la muerte del Presidente tendría unas  consecuencias que no traería la muerte de un 
estudiante de preparatoria. Cuando un presidente o un primer ministro mueren inesperadamente, 
toda la economía del país en cuestión se trastorna. Un candidato presidencial que padece de una  
enfermedad mortal no tiene derecho a ocultarlo.  

Un caso complejo se dio en EUA hace algunos años. William Clinton, entonces presidente, 
le puso los cuernos a su esposa Hillary. En poco tiempo, todo mundo se enteró de vida y milagros 
de Mónica, la "amiga" de Bill. Desde entonces, los electores quisieron enterarse cada vez más de 
la vida privada de los candidatos. Tienen una buena razón. ¿Se puede esperar que cumpla sus 
promesas de elección un candidato que no ha sabido guardar la promesa de fidelidad matrimonial? 
La vida privada influye en la vida pública. El ser humano es el mismo en ambas esferas, aunque 



con diferentes roles. Hay diferentes actividades (públicas y privadas) pero en ambas el actor es el 
mismo: la persona humana. ¿Confiarías en la honradez de un abogado que abandonó a sus hijos 
para conseguir un  puesto importante?  

Una idea que puede contribuir a aclarar estos casos complejos es la siguiente. Los asuntos 
privados sin consecuencias públicas inmediatas (por ejemplo, el funcionario que tiene una amante) 
no deben ser hechos públicos por los medios de comunicación. Sin embargo, y esto es importante 
hacerlo notar, suelen ser los mismos interesados quienes hacen públicos sus comportamientos  
privados, tanto los correctos como los incorrectos. Si un funcionario se presenta en un concierto 
con su amante, los medios de comunicación pueden publicar las fotografía, algo bien distinto de 
fotografiar al príncipe William en su alcoba con una cámara escondida.  

No obstante, aunque los medios de comunicación tienen una importante función crítica, 
pues deben moderar el poder del Estado, es también cierto que divulgar exclusivamente los 
aspectos negativos de la conducta de artistas, funcionarios, empresarios y figuras públicas puede 
tener un efecto contraproducente. Por un lado, genera un ambiente de pesimismo ("Todos son 
iguales", "Todos tienen cola que les pisen"). Por otro lado, puede llevar a pensar que tales 
conductas son aceptables (si el tesorero de la federación roba, ¿por qué no robo yo?). Los medios 
de comunicación ayudan a controlar a los poderosos, a evitar que cometan injusticias. Sus 
denuncias tienen un gran valor y una función social, pero no deben limitarse a ello. También 
deben mostrar los logros, los aspectos positivos, las metas alcanzadas.  

Además, existen actos tan reprobables que su sola exhibición también es reprobable. 
Televisar una violación es verdaderamente irracional.  

8. 5 La intimidad como mercancía 

Tratar la vida privada e íntima de las personas como mercancía atenta contra la dignidad 
humana. El ser humano y su vida íntima son por naturaleza algo personal, algo propio, algo 
privado que no puede ofrecerse a la exhibición pública sin consentimiento de los involucrados.  

En consecuencia, cuando los medios de comunicación se apropian ilegítimamente de la 
intimidad de las personas —10 mismo da que se trate de personajes públicos o de personas 
comunes y corrientes— están abusando de su poder. La finalidad de los medios de comunicación 
es informar, pero no tienen derecho a informar absolutamente de todo 10 que pasa en el mundo. 
Algunos asuntos no corresponden más que a algunos pocos; la comunidad no tiene derecho a 
enterarse de todo, como en el caso Las moralejas son casi tan molestas como los discursos con 
mensaje con que los profesores suelen rematar sus cursos. Al terminar el año, además de sortear 
los exámenes, un estudiante tiene que padecer una serie de "choros" del tipo "ustedes valen 
mucho, échenle ganas". Sabemos que —si has leído el resto del libro— a estas alturas tendrás 
ganas de quemar el texto, patear a los autores e irte de vacaciones a la playa.  

Lo hemos pensado dos veces antes de escribir este pequeño rollo. No queremos ser 
víctimas de la delincuencia juvenil y ser apaleados por una pequeña banda de rufianes que en sus 
ratos libres estudian preparatoria. Pero al final ha triunfado en nosotros el afán de dar un sentido, 
"verbo", de despedida. Al fin y al cabo, es improbable que tú y tus amigos o amigas nos 
identifiquen en la calle.  

Escribimos este libro por masoquismo (no te vamos a explicar esta palabra, búscala en el 
diccionario), pues, como comentamos en el prólogo, lo redactamos en su mayor parte durante unas 



vacaciones. Pero también nos movió un interés personal: superar algunas visiones anticuadas de la 
ética.  

El mundo moderno  —ese al que tus padres pertenecen— está caracterizado por un 
divorcio entre el mundo vital y la tecnoestructura. No te asustes, estos términos sí te los 
explicaremos. "Tecnoestructura" es el mundo serio, la esfera de la productividad, de la política y 
de la investigación científica. La tecnoestructura está representada por tres instituciones: la 
empresa, el Estado y la universidad.  

El mundo de la tecnoestructura es el mundo que comienza el lunes por la mañana y termina 
el viernes por la tarde. Es un lugar donde se usa corbata, la gente se habla de "usted" y se usan 
títulos como "licenciado", "profesor" o "señor". El mundo tecnoestructural está dominado por una 
palabra mágica: éxito. La tecnoestructura está regida por el egoísmo, por la competencia; es la 
jungla de asfalto y en ella rige la ley del más fuerte. En la tecnoestructura triunfan los más hábiles 
y ambiciosos: ricos, poderosos, inteligentes. Para decirlo sin rodeos —no nos hagamos tontos— a 
ti te están preparando para sobrevivir en ese mundo. Eso buscan la mayoría de los padres al 
inscribir a sus hijos en una buena universidad.  

El mundo vital comienza el viernes por la noche y termina el domingo al atardecer (pues, a 
eso de las siete de la noche, todos recordamos que el día siguiente es lunes y que tenemos tareas 
pendientes). Es el mundo informal, de los jeans, las sandalias, de la ropa relajada y la ausencia de 
protocolo. En el mundo vital tienen lugar la vida familiar, las amistades y la religión. El mundo 
vital no está regido por el éxito a toda costa, sino por la compasión y la comprensión. No está 
sujeto a la fría lógica del egoísmo, sino a la de la generosidad, el perdón y la entrega. Por eso, el 
noviazgo, el matrimonio, la amistad auténtica, el trato con Dios, se originan en el mundo vital.  

La modernidad rompió la unidad del mundo: por un lado, los asuntos "serios" de la vida, y 
por el otro, los asuntos "sentimentales". Este es el mundo fragmentado que te han heredado tus 
mayores.  

Frente a esta doble personalidad (frío y eficiente hombre de negocios y, al mismo tiempo, 
dulce y comprensivo padre de familia; profesionista dura e independiente y, simultáneamente, 
tierna ama de casa y madre de familia), muchos han reaccionado con rudeza. Hartos de la 
hipocresía institucionalizada, han despotricado contra la Modernidad. A esta revuelta contra la 
tecnoestructura se le ha llamado Posmodernidad.  

Como sabemos que un estudiante del siglo XXI no está acostumbrado a leer más de cinco 
minutos seguidos, nos abstendremos de explicarte con mayor detenimiento qué es eso de 
Posmodernidad. Basta con que sepas que su bandera es la desilusión frente al mundo moderno y 
su grito de guerra "la imaginación al poder".  

La Modernidad pensó que la solución a todos los problemas de la especie humana estaba en las 
ciencias naturales y las  

tecnoestructura está regida por el egoísmo, por la competencia; es la jungla de asfalto y en ella 
rige la ley del más fuerte. En la tecnoestructura triunfan los más hábiles y ambiciosos: ricos, 
poderosos, inteligentes. Para decirlo sin rodeos —no nos hagamos tontos— a ti te están 
preparando para sobrevivir en ese mundo. Eso buscan la mayoría de los padres al inscribir a sus 
hijos en una buena universidad.  



El mundo vital comienza el viernes por la noche y termina el domingo al atardecer (pues, a 
eso de las siete de la noche, todos recordamos que el día siguiente es lunes y que tenemos tareas 
pendientes). Es el mundo informal, de los jeans, las sandalias, de la ropa relajada y la ausencia de 
protocolo. En el mundo vital tienen lugar la vida familiar, las amistades y la religión. El mundo 
vital no está regido por el éxito a toda costa, sino por la compasión y la comprensión. No está 
sujeto a la fría lógica del egoísmo, sino a la de la generosidad, el perdón y la entrega. Por eso, el 
noviazgo, el matrimonio, la amistad auténtica, el trato con Dios, se originan en el mundo vital.  

La modernidad rompió la unidad del mundo: por un lado, los asuntos "serios" de la vida, y 
por el otro, los asuntos "sentimentales". Este es el mundo fragmentado que te han heredado tus 
mayores.  

Frente a esta doble personalidad (frío y eficiente hombre de negocios y, al mismo tiempo, 
dulce y comprensivo padre de familia; profesionista dura e independiente y, simultáneamente, 
tierna ama de casa y madre de familia), muchos han reaccionado con rudeza. Hartos de la 
hipocresía institucionalizada, han despotricado contra la Modernidad. A esta revuelta contra la 
tecnoestructura se le ha llamado Posmodernidad.  

Como sabemos que un estudiante del siglo XXI no está acostumbrado a leer más de cinco 
minutos seguidos, nos abstendremos de explicarte con mayor detenimiento qué es eso de 
Posmodernidad. Basta con que sepas que su bandera es la desilusión frente al mundo moderno y 
su grito de guerra "la imaginación al poder".  

La Modernidad pensó que la solución a todos los problemas de la especie humana estaba en 
las ciencias naturales y las matemáticas. Es más, quizá tú mismo seas un hombre "moderno" _ 
todavía seas tan ingenuo como para pensar que la computadora la nanotecnología y el internet son 
la clave que acabará, eventualmente, con todos los males de la Tierra. Los posmodernos fueron lo 
suficientemente astutos como para darse cuenta de que la inteligencia no se reduce a un programa 
de computadora, y de que la ciencia matemática no es una diosa que arreglará todos los conflictos 
del universo.  

Pero los posmodernos fueron más allá: desengañados de la razón, se han dedicado a 
encumbrar el sentimiento, lo irracional, lo mágico. Más de uno de los videoclips que ves en la 
televisión tiene un claro aire posmoderno.  

Los modernos buscaban la uniformidad (quizás recuerdes la vieja canción de Pink Floyd: 
Another brick on the wall): las computadoras nos tratan a todos por igual, somos un número de 
cuenta, una matrícula, un código de barras. Los posmodernos buscan la diferencia, la 
heterogeneidad a toda costa. El único ideal de los posmodernos es: ¡ viva el derecho a ser 
diferentes!  

El adolescente se encuentra entre dos fuegos. O bien se resigna ser una pieza más del 
establishment, una tuerca de la maquinaria productiva (un abogado, un administrador. un 
ingeniero más); o bien se rebela contra el engranaje social y se margina del mundo productivo, a 
través de la droga, de la irresponsabilidad o de la vida bohemia.  

Dicho de otra manera: o te crees ejecutivo de un consorcio internacional o te crees escritor 
de vanguardia (y últimamente cineasta underground). El resultado: jóvenes traumados por la 
devaluación de peso a los 16 años y hippies del 68' trasnochados en el siglo XXI. Con frecuencia, 
unos tienen el alma seca de ideales, excepto volverse millonarios (son los que fingen ser 



despiadados y pragmáticos), y los otros van arrastrando un espíritu sentimentaloide e 
irresponsable (los que se sienten "rebeldes sin causa").  

Naturalmente, acabamos de hacer una generalización que no se puede tomar al pie de la 
letra: lo que queremos es hacerte reflexionar. La situación no es tan extremosa, y no conviene 
pintar nuestra sociedad con colores negros y apocalípticos, propios de espíritus puritanos. Sin 
embargo, pensamos sinceramente que la ética es la única manera de recobrar la unidad perdida. El 
modo de conciliar responsabilidad y autenticidad, libertad y dependencia, productividad y ocio, 
mundo vital con tecnoestructura: es en definitiva la ética.  

La ética quedó separada por los modernos del mundo productivo. El gobierno, la empresa 
y la universidad se convirtieron en un mundo hostil, cruel, inhumano. En un lugar donde no te 
puedes fiar de nadie, donde únicamente puedes confiar en ti mismo. Pero al arrinconar la ética en 
el mundo vital, la despojaron de su sustento racional. La ética quedó convertida en 
sentimentalismo, en emoción, en "moralina" y "buenos consejos" para beatas y niñas de buen 
corazón. Esa ética no se le antoja a nadie, y menos a jóvenes (ellos y ellas) llenos de vitalidad, 
vigor y creatividad.  

Como habrás visto, consideramos la ética como el saber que nos muestra el mejor modo de 
ser hombres. Algunos piensan que el hombre es una PC sin sentimientos; están equivocados. 
Otros piensan que el hombre es un semental sin inteligencia; tampoco tienen razón.  

Rescatar la ética es la mejor manera de devolver al hombre su dignidad. Es —para decirlo 
de una manera bruta— la mejor manera de que no seas ni una computadora ni una bestia. La ética 
no nos aprisiona, no nos asfixia en moldes inhumanos. Al contrario, nos devuelve la capacidad de 
hacer de la tecnoestructura un lugar amigable, y del mundo vital un lugar racional. 

 La ética devuelve al hombre su capacidad de ideales y su sentido de racionalidad. La ética 
—comportarse de acuerdo a nuestra naturaleza— nos permite conjugar la racionalidad con los 
sentimientos, la inteligencia con las emociones: nos hace plenamente humanos, y por tanto, 
diferentes en muchos aspectos, pero iguales en una naturaleza.  



 

 

 

 

 

 

 

 


